
 

Investigar em Educação - IIª Série, Números 11/12, 2020                                                              215 

Da celebração das diferenças culturais à busca das 
semelhanças: intervenção e educação mediadoras  
Ana Maria Vieira1  

Resumo  

A diversidade cultural e a complexidade do mundo contemporâneo, existente 
na escola, obriga a que esta construa estratégias para que os seus professores 
e alunos aprendam a lidar com outras identidades pessoais, sociais e 
culturais. A escola deverá, assim, responder, de forma atenta e 
contextualizada, à crescente heterogeneidade da sociedade contemporânea. 
Mas como fazer a gestão da diversidade na escola e na sala de aulas? Como 
tirar partido da multiculturalidade para construir uma escola mais 
intercultural? Apesar dos discursos e das reivindicações, o respeito pela 
diferença, por vezes, fica apenas por uma certa folclorização e comemoração 
da diversidade em determinadas datas festivas. Provavelmente, as práticas 
pedagógicas deverão passar, fundamentalmente, por buscar semelhanças 
entre as diversidades que habitam os alunos, as turmas e a escola, ao invés de 
acentuar as diferenças celebrando-as. A escola é um espaço e um tempo de 
cruzamento de culturas, atravessado por encontros e desencontros de pontos 
de vista, por tensões e conflitos não só internos, mas, também, entre a escola 
e as famílias, entre a escola e a comunidade, entre a escola e a sociedade em 
geral, aos quais nenhum território educativo e seus protagonistas poderão 
ficar indiferentes. Muito menos poderão considerar a diferença como 
deficiência. Por isso, a educação não pode ser pensada como monocultural e 
praticável num processo homogeneizador. A educação tem de ser sempre 
mediadora se quiser ser emancipadora e autonomizadora.  

Palavras-chave: diferenças culturais, intervenção e educação mediadoras, 
educação intercultural, mediação intercultural. 

 

Abstract  

The cultural diversity and complexity of the contemporary world in the 
school requires that it build strategies for its teachers and students to learn 
to deal with other personal, social, and cultural identities. The school must 
therefore respond, in an attentive and contextualized way, to the growing 
heterogeneity of contemporary society. But how to manage diversity at 
school and in the classroom? How to take advantage of multiculturalism to 
build a more intercultural school? Despite the speeches and demands, respect 
for the difference is sometimes only due to a certain folklore and celebration 

                                                     

1 ESECS.IPLeiria, CICS.NOVA.IPLeiria (PORTUGAL), ana.vieira@ipleiria.pt  

mailto:ana.vieira@ipleiria.pt


Da celebração das diferenças culturais à busca das semelhanças 

216                            Investigar em Educação, IIª Série, Número 11/12, 2020 

of diversity on certain festive dates. Probably, the pedagogical practices will 
have to go, fundamentally, to look for similarities between the diversities that 
inhabit the students, the classes, and the school, instead of accentuating the 
differences celebrating them. The school is a space and a time for the crossing 
of cultures, crossed by encounters and mismatches of points of view, by 
tensions and conflicts not only internally, but also between the school and 
families, between the school and the community, between the school and 
society in general to which no educational territory and its protagonists can 
remain indifferent. Much less can they consider the difference as a disability. 
Therefore, education cannot be thought of as monocultural and practicable 
in a homogenizing process. Education must always be a mediator if it is to be 
emancipatory and autonomous.  

Keywords: cultural differences, mediating intervention and education, 
intercultural education, intercultural mediation. 

 

1. Gestão das diversidades culturais na escola 

Face à estratégia de comemoração das diferenças culturais, seja a 
partir da gastronomia, da indumentária, da música, da religião ou da arte, em 
determinadas datas festivas do calendário da sociedade de acolhimento da 
multiculturalidade, porventura mais construtora de separatismos do que, 
propriamente, de convivência e interculturalidade, a alternativa que 
defendo, e que apresento neste texto, passa por estratégias que promovam, 
primeiro, a busca das semelhanças ao invés de circunscreverem as diferenças 
(Giménez, 2010; Jares, 2007). 

Trata-se de construir uma educação intercultural, simultaneamente 
inclusiva e transformadora de todas as diferenças numa identidade de 
sujeitos compósitos capazes de habitar vários contextos culturais, 
convivendo e não vivendo apenas justapostos. Para tal, os territórios 
educativos não só têm de ter docentes mais mediadores de saberes e de 
aprendizagens, mas, também, especialistas de mediação intercultural e 
sociopedagógica a trabalhar em rede com os professores e todos os atores dos 
referidos territórios. 

Que tem feito a educação na abertura da escola contemporânea 
portuguesa à problemática da diversidade cultural, seja no âmbito das 
questões de género, dos movimentos migratórios emigrantes e imigrantes, 

discutida, na diversidade linguística, religiosa, etc.? Cremos que pouco se tem 
avançado relativamente ao que aqui designamos de folclorização da 
diferença, a tal celebração da diferença que pode originar construções mais 
de discriminação e exclusão do que, propriamente, de inclusão e de 
interculturalidade. 

As questões do rural e urbano, e seus reflexos nos curricula e nos 
manuais escolares, continuam a ser um tema presente nas questões do 



Ana Maria Vieira 

Investigar em Educação, IIª Série, Número 11/12, 2020 217 

ensino, da pedagogia diferenciada e da diferenciação pedagógica, mas muito 
falta fazer, curricularmente e pedagogicamente, para efetivamente termos 
uma escola para todos. Sabemos bem que, essencialmente a partir da 
publicação da primeira Lei de Bases do Sistema Educativo, em 1986, há cerca 
de 35 anos, portanto, se avançou muito, pelo menos normativamente. 
Operacionalizaram-se e construíram-se vários programas e projetos que, de 
alguma forma, tinham como alcance uma educação social e que foram 
transportando a educação escolar para além da tradicional função 

outros. Mas, em termos de práticas pedagógicas, muito parece ainda haver 
para fazer no domínio de como lidar com as diferenças culturais sem 
construir desigualdades. 

Mais recentemente, o assunto teve algum aprofundamento, com 
concórdias e muitas discórdias, o que mostra que o tempo não apagou o 

dos primeiros tópicos a considerar dentro do primeiro bloco temático. 
Também aqui é preciso pensar, uma vez mais, em quem serão os professores 
que estarão preparados para lecionar esta disciplina e que formação, 
específica, deverão possuir. Julgo ser uma questão importante a colocar na 
discussão e que ainda não foi verdadeiramente aprofundada. 

Habitualmente são considerados os modelos socioeducativos para 
lidar com a diversidade que a seguir se apresentam (Cardoso, 1996; Peres, 
1999, 2006; Vieira, 2011). 

Em primeiro lugar, o modelo assimilacionista, que, 
monocultural, corresponde à primeira etapa da história do 

(Cardoso, 1996, p. 10). O assimilacionismo remete para a 
conformidade dos sujeitos provenientes de grupos culturais e étnicos à 
cultura dominante. Apela-se ou exige-se, mesmo, às minorias, que se 

conformidade com a cultura dominante. Este modelo teve início nos anos 60 
e anos 70, essencialmente nos Estados Unidos da América e no Reino Unido.  

Acredita-se que a universalização do ensino pode contribuir para a 
democratização da sociedade. Com alguma ingenuidade pedagógica, 
ensaiam-se métodos ativos, considerando que todos são iguais, devendo 
aprender o mesmo, quer pertençam ao grupo dominante, quer sejam 
oriundos de grupos étnico-culturais minoritários. Isto significa que o sistema 
permanece monocultural, segregando aqueles que não obedecem ao modelo 
estandardizado. A diversidade cultural é entendida como uma ameaça à 
cultura dominante, sendo a assimilação o único modelo possível da 
integração (etnocentrismo). Promove-se a educação compensatória para 
combater as deficiências educativas e culturais. (Peres, 2006, p. 123) 

Seguidamente, o modelo integracionista, que emerge nos anos 70 do 
séc. XX, no seguimento das pressões dos movimentos promotores dos direitos 



Da celebração das diferenças culturais à busca das semelhanças 

218                            Investigar em Educação, IIª Série, Número 11/12, 2020 

humanos, da afirmação étnica e do aumento das migrações. De acordo com 
Carlos Cardoso (1996),  

 

estas caracterizaram-se por maior tolerância pela diversidade cultural, 
expressa por maior liberdade de expressão e promoção das culturas das 
minorias étnicas. O modelo integracionista corresponde ao primeiro nível 
de reconhecimento político do pluralismo cultural. No entanto, o respeito 
pela diversidade cultural implícita ao modelo tinha limites e exigia 
contrapartidas. Era esperado que as minorias assimilassem os 
conhecimentos, as atitudes e os valores fundamentais para a sua 
participação na dinâmica da cultura dominante. Na realidade, o pluralismo 
integracionista só existia dentro de um espaço que não colidisse com a 
cultura dominante, exprimindo-se nas margens da sociedade em que as 
principais diretivas e os principais valores continuavam a ser definidos 
monoculturalmente pelo centro . (Cardoso, 1996, p. 12) 

 
Assim, o termo integração continua a subentender a existência de 

uma cultura dominante e, nesse sentido, o integracionismo representa o 
modelo que melhor se adequa aos interesses dos governos, ao mesmo tempo 
que suporta os argumentos que o apontam como o modelo mais adequado aos 
interesses dos próprios imigrantes. 

Em terceiro lugar, o modelo pluralista, que está muito ligado ao 
multiculturalismo. Nenhum discurso sobre multiculturalismo deixa de se 
basear e referir ao pluralismo. Ambos os termos estão carregados de ideologia 
e originam variadíssimas definições. Assim, 

 
o pluralismo é uma referência central nas constituições dos estados, nos 

discursos e relatórios políticos, mas raramente é claro o seu significado e as 
suas implicações na prática. Só por si, o termo pluralismo cultural tanto 
pode apoiar políticas de segregacionistas baseadas nas diferenças, como 
pode significar integração com maior distribuição de poder, ou, no plano 
educativo, pode ser utilizado para justificar algumas mudanças no sistema 
educativo através de reformas ou mudanças pontuais . (Cardoso, 1996, p. 
13) 

 

Em quarto lugar, o modelo particular da educação multicultural, em 
que há, apesar de tudo, vários entendimentos, assim como modos de a 
operacionalizar, consoante as escolas e os autores. Para Cardoso (1996): 

 

a diversidade de conceitos e abordagens de educação multicultural 
depende das interpretações atribuídas a conceitos centrais na problemática 

maioria das perspetivas de educação multicultural mantém referências 
numa conceção de tradicional e estática de cultura, entendida como um 
conjunto de características mais ou menos imutáveis atribuídas a grupos de 
pessoas que as mantêm e transmitem de modo semelhante de geração em 



Ana Maria Vieira 

Investigar em Educação, IIª Série, Número 11/12, 2020 219 

geração. O multiculturalismo baseado nesta perspetiva de cultura tende a 
concentrar-se nas diferenças culturais, sugeridas pelo relativismo, 

bloqueamento relativista das culturas dentro de si próprias pela 
subvalorização de dimensões comuns entre elas constitui um obstáculo ao 
desenvolvimento de políticas e práticas consistentes de educação 
multicultural . (Cardoso, 1996, p. 16) 

 

Finalmente, a Educação Intercultural, modelo emergente nos anos 90, 
não pode ser considerado apenas como: 

 
um conceito específico do domínio pedagógico. O intercultural, ou a 

interculturalidade, acaba por ser uma opção sociológica global (Abdallah-
Pretceill, 1986, p. 177). Diria até que o intercultural é uma atitude e uma 
conduta humanista, uma forma esclarecida de ver e entender o mundo, uma 
forma de estar antropológica porque legitima as heterogeneidades dentro 
das identidades. "O termo implica a ideia de inter-relações e de trocas entre 
culturas diferentes  (Ladmiral, 1989: 10). (Vieira, 2011, p. 107) 
 

A noção de intercultural implica o abandono da conceção estática e 
estrutural da cultura. Para Américo Peres (2006): 

 
promove-se a justiça e a solidariedade lutando contra a xenofobia, os 

estereótipos, os preconceitos, o racismo e qualquer outra forma de 
discriminação [...]. Em síntese, na esfera educativa, luta-se contra a 
macdonaldização

da cultura dominante . (Américo Peres, 2006, pp. 123-124). 
 

Todos os educadores/professores farão facilmente a distinção teórica 
entre estes modelos de política social e socioeducativa? Julgo que não. 

O trabalho em grupos, numa sala de aulas, por exemplo, tanto pode 
reforçar o assimilacionismo e o multiculturalismo, se apostar na constituição 
de grupos uniformes no género, na cultura, na língua, na religião, como, pelo 
contrário, pode favorecer uma aprendizagem da interculturalidade 
(aprender a conhecer e reconhecer os outros e a viver com eles sem ter de se 
tornar igual; aprender a viver e conviver com as diferenças ao invés de as 
separar e aprender a retirar mais-valias dessas diferenças). 

Carlos Giménez Romero (2010), um especialista espanhol de 
interculturalidade e mediação, refere que: 

 
é curioso que o que serve como um estímulo para que nos preocupemos 

com a multiculturalidade e a interculturalidade é a imigração [numa 
Espanha em que havia então 800 mil estrangeiros e não os quase 5 milhões 
atuais] chamando a atenção para o risco que isso significava, afirmávamos: 

[...] como um movimento pedagógico 
para todos, [...] não apenas uma proposta educativa para os emigrantes, e 
para as minorias étnicas, mas uma proposta para toda a sociedade. Se a 
educação intercultural ficar reduzida aos grupos com problemas, ao grupo 



Da celebração das diferenças culturais à busca das semelhanças 

220                            Investigar em Educação, IIª Série, Número 11/12, 2020 

a compensar, ao grupo minoritário, será um fracasso total... o verdadeiro 
desafio da educação intercultural é a cultura maioritária, somos nós. Se 
quisermos fazer educação intercultural é fundamentalmente para a 
maioria . (Romero, 2010, p. 21)  

 

A observação que fui fazendo ao longo da minha vida profissional (sou 
professora do ensino superior mas fui professora do ensino básico durante 20 
anos) permitiu-me elencar várias atividades pedagógicas em contexto de sala 
de aula ou em contexto mais alargado de escola onde a temática da 
diversidade cultural cai frequentemente naquilo que alguns autores 
designam de folclorização da diversidade cultural: o dia do inglês; o dia do 
francês; o dia de..., que mais não faziam do que a construção de fronteiras 
simbólicas entre sujeitos, os indivíduos e os grupos, caindo no separatismo e 
no consequente monoculturalismo (cada um vive com os seus iguais) e no 
multiculturalismo (as diferenças são agrupadas como ilhas isoladas).  

No dizer de Carlos Giménez (2010), é importante trabalhar: 
 

na incorporação na ação educativa da ideia de que as pessoas e os cidadãos, 
independentemente da sua identidade e pertença cultural próprias, têm 
muito em comum, em matéria de direitos fundamentais, desenvolvimento 
económico, inserção laboral digna, bem-estar social, qualidade de vida, vida 
local, necessidade de participação, etc. Este quadro de convergência 
favorece o terreno em que se enfatiza a identidade cívica. (Giménez, 2010, p. 
80)  

 

Ora, os tipos de comemoração, de festejo e de práticas pedagógicas 
que apontámos, ainda que alimentadas com as melhores intenções 
pedagógicas, não exploram o fundamental, numa escola para todos, para a 
construção de uma sociedade mais intercultural: o que há de comum para 
além das diferenças. Mais do que explorar a possibilidade da convivência 
(Jares, 2007) e da comunicação intercultural (Ladmiral & Lipiansky, 1989), 
estas práticas sublinham, pelo contrário, as diferenças que se transformam 
em fronteiras: os alunos aprendem primeiro as distinções e o que os separa 
uns dos outros, muitas vezes de forma estereotipada, mais do que, 
propriamente, as potencialidades de viver juntos sendo diferentes em 
algumas coisas, e a importância de respeitar essas diferenças. 

  

2. O desafio das pedagogias interculturais na escola 

Como referido, o que fundamentalmente quero trazer aqui, no texto 
que dá conta da minha comunicação neste congresso da SPCE, é este desafio 
pedagógico de inversão deste processo que parte das diferenças e raramente 
chega às semelhanças. 

O que me parece fundamental, para aprendermos a viver juntos 
(Delors, 1996), seja na escola, seja na comunidade e/ou sociedade, e que urge 
começar muito cedo na escola (e também na família, claro) é pensarmos 



Ana Maria Vieira 

Investigar em Educação, IIª Série, Número 11/12, 2020 221 

primeiro as semelhanças entre os humanos, entre as crianças, entre os 
rapazes, entre as raparigas, e só depois chegarmos às diferenças. 

 
Quando um professor ou uma professora está com um menino ou uma 
menina (marroquino, nigeriano, cigano espanhol, cigano romeno, romeno 
não cigano, autóctone não cigano, [...]) sabe que, em primeiro lugar, se trata 
de uma pessoa com uma certa idade, com uma maneira de ser que se está a 
formar e numa fase da sua vida que tem determinadas características, como 
nos explicam a psicologia evolutiva e do desenvolvimento. Já temos aí 
pontos de semelhança e de diferença, de igualdade e de desigualdade em 
relação aos outros. 
O professor também sabe que, para além dos elementos pessoais, existem 
condicionantes sociais na vida e percurso escolar destas crianças e 
adolescentes (família estruturada ou não, com mais ou menos recursos, 
habitação com condições ou barraca, precariedade jurídica dos pais ou não). 
Também aqui  social e não pessoalmente e na interação entre ambos  o 
educador saberá ver as semelhanças e as diferenças não as confundindo 
com as igualdades e as desigualdades. 
Por último, os alunos e alunas têm sido socializados no âmbito de uma 
determinada cultura, ou de várias em interação, e têm maneiras de ser, 
pensar, sentir, dizer e agir que são pautadas culturalmente. Neste terceiro 
domínio também identificará convergências, divergências, etc. (Giménez, 
2010, p. 80). 

 

É fundamental perceber que conhecer o outro começa por conhecer-
-te e 

-nos a imagem de nós mesmos. O outro também 
serve, assim, de espelho para o conhecimento de si:  

 
Conhecer o outro passa, assim, pelo conhecimento de Si próprio, de modo 
reflexivo, ético, consciente e crítico, na busca da Identidade, da Mesmidade, 
mas também da Complementaridade ou da Particularidade, da Alteridade e 
da Pluralidade, percebendo-se que é na compreensão da mais-valia da 
relação (social, pedagógica, educativa...) que se cumpre, por excelência, a 
função formativa da Educação. Não se trata de promover o exotismo, o 
misterioso, o estereótipo. Pretende-se, sim, configurar a emergência do 
Diverso como força de riqueza vivencial, de rompimento com ideologias 
maniqueístas de exclusão social, e como veículo facilitador quer do 
abandono de atitudes preconceituosas quer da valorização das 
aprendizagens. (Bizarro, 2006, p. 6) 

 

Daí a crítica à ideia da folclorização, da diversidade cultural e/ou da 
celebração das diferenças culturais ao invés de se buscar, primeiro, o que de 
semelhante os alunos encontram entre si. A diversidade ficaria, assim, em 
segundo lugar e não, em consequência, como o mais importante. 
 
 
 



Da celebração das diferenças culturais à busca das semelhanças 

222                            Investigar em Educação, IIª Série, Número 11/12, 2020 

3. Que educação para a interculturalidade e como a 
operacionalizar?  

Carlos Giménez (2010), a este propósito, situa a interculturalidade 
simultaneamente como uma utopia, no sentido de ainda não ter sido atingida 
como projeto difícil, mas viável, como método e como processo:  

uma utopia que anima e motiva a práxis, um método prático para construir 
projetos e alianças e um processo não isento de conflitos. A partir deste 
trabalho tenho vindo a insistir no que a multiculturalidade não é. Não é um 
apelo genérico à boa vontade, mas uma proposta sociopolítica e ética; não é 
folclorismo nem culturalismo, pois parte de uma conceção holística e 
dinâmica do cultural e inscreve-o na economia política, não é equivalente a 
fusão...  (Giménez, 2010, p. 36) 

 

Idealizamos uma educação que vê como positivo o cruzamento de 
culturas. Uma educação que vê a mestiçagem cultural (na música, 
gastronomia, literatura, etc.) como uma criação, uma mistura criativa, uma 
nova dimensão e não um empobrecimento. Uma nova dimensão feita entre 
culturas, entre sujeitos, entre atores, e não um empobrecimento. A ideia da 
perda de identidade é uma ideia ainda muito viva entre nós, como se a 
identidade não fosse plural, dinâmica e em gerúndio porque inacabada e 
sempre em permanente reconstrução (Lahire, 2002; Laplantine & Nouss, 
2002 Vieira, 2009). Tudo isto corresponde ao paradigma 
presente n O Principezinho, de Saint-
me diminuis, enriqueces-  

O século XX produziu muita reflexão sobre a gestão da diversidade 
cultural quer do ponto de vista das políticas públicas quer do ponto de vista 
da intervenção social e pedagógica. Há hoje um grande consenso de que os 
seres humanos, ao contrário do que muito se ouve, também, não nascem 
livres. Na verdade, os seres humanos nascem em famílias e grupos sociais 
específicos, com as suas redes de interação social, e nascem como membros 
de um Estado, de uma comunidade, de um género, de um grupo étnico, de 
uma tribo, de um país, de uma religião, e esse ponto de partida condiciona 
muito todo o processo e projeto de vida. A escola, evidentemente, não pode 
desconhecer nem ficar indiferente a este facto. Contudo, a escola continua 
ainda muito ancorada em políticas sociais e educativas excludentes no 
pensar e lidar com essas diferenças e com o background cultural das pessoas 
que moram nos alunos que ingressam na escola, quotidianamente (A. Vieira 
& R. Vieira, 2017; R. Vieira & A. Vieira, 2016). Muitas dessas diferenças  
diferenças em relação a um padrão hegemónico  são vistas como algo 
negativo: 

Isso também passa pelas nossas conceções do que seja o melhor aluno, o 
pior aluno, o mais quieto, o mais bagunceiro, o que vai passar de ano, o que 
vai ser alguma coisa na vida e o que não vai virar nada. A isso atribuímos 



Ana Maria Vieira 

Investigar em Educação, IIª Série, Número 11/12, 2020 223 

certas características que acabam se transformando em clausuras, pois 
atribuímos um sentido como se fosse a verdade e são estereótipos. 
Muitas vezes, esses estereótipos levam-nos a desconsiderar certos aspetos 
positivos do aluno, simplesmente porque ele já está marcado; então, o 
deixamos de lado, deixamos para depois, sempre depois, e ele vai ficando 
cada vez mais para trás, sem estímulo, sem ter uma motivação do professor. 

 
Precisamos de alguma forma repensar a preponderância desse modelo 
hegemónico de vida (de ser), nos questionando a que perspetiva tal modelo 
corresponde e com que interesses, para 
permitam escapar a toda essa homogeneização a partir da qual fomos 
produzidos e com a qual estamos acostumados. (Abramowicz & Oliveira, 
2006, pp. 58-59) 

 

Antonio Perotti, diretor do Centro de Informação e Estudos sobre 
Migrações Internacionais, em Paris, no seu livro Apologia do Intercultural, 
traduzido para uma publicação do Secretariado Entreculturas, depois de 
problematizar as sociedades europeias pluriculturais e de aprofundar muitos 
dos conceitos atrás enunciados e que têm sido alvo, muitas vezes, de más 
interpretações, apresenta-nos, depois, propostas muito pragmáticas para a 
construção de uma educação intercultural assente em novas tarefas da 
escola. Para ele, é fundamental dar aos professores uma competência 
intercultural: 

dar-lhes os meios para desenvolverem e atualizarem os seus 
conhecimentos, tendo em conta a riqueza das diversas culturas, das suas 
interações e da sua evolução. Nesta formação, o pontual não é suficiente. É 
preciso ter em conta o público visado (na formação inicial e na contínua), 
mas também a duração e a natureza da formação (informação, 
sensibilização, aprofundamento, confrontação com a difícil realidade em 
mutação). Várias modalidades podem ser combinadas: cursos ou seminários 
nos institutos de formação, jornadas de estudo ou estágios, grupos de 
trabalho, observação de aulas e análises das necessidades, elaboração 
coletiva de programas, de módulos de formação ou de documentos 
pedagógicos, viagens de estudo, intercâmbios de professores, etc. Seja como 
for, a integração de uma pedagogia cultural exige da parte do professor não 
só um conhecimento cultural plural, mas também uma experiência de vida 
e de colaboração. É necessário dar-lhe a oportunidade desta dupla 
abordagem, assim como os meios e o tempo para dela assimilar as bases. 
Sejam quais forem as modalidades da formação intercultural, duas 

uma dimensão relacional . (Perotti, 1997, p. 70) 

 

Quanto à dimensão dos conhecimentos, é preciso aprender a 
ultrapassar os estereótipos e a aprofundar o conhecimento de si e dos outros. 
Quanto à dimensão relacional, trata-se, fundamentalmente, de aprender a 
trabalhar com o outro, o que implica, no meu entender, o uso de uma 
pedagogia social mediadora (A. Vieira & R. Vieira, 2016). 



Da celebração das diferenças culturais à busca das semelhanças 

224                            Investigar em Educação, IIª Série, Número 11/12, 2020 

A mediação intercultural é fundamental quer ao serviço das práticas 
pedagógicas, quer posta em prática por mediadores interculturais que já vão 
habitando as nossas escolas portuguesas e que ajudam a buscar os pontos 
comuns e a construir uma cultura de mediação (Torremorell, 2008) que 
aposta no empoderamento, na descoberta de si e dos outros, na 
autonomização, na prevenção e não apenas no paradigma biomédico da 
resolução de problemas (A. Vieira & R. Vieira, 2016); problemas que, muitas 
vezes, correspondem a choques de cultura por falta de escuta ativa, empatia, 
descentramento, hermenêutica diatópica (Santos, 1997) e comunicação 
Intercultural e que não são apenas conflitos interindividuais, como muitas 
vezes se procura fazer crer. 

Tudo isto pode ser desenvolvido através de jogos, de grupos de 
trabalho, de dinâmicas de grupo, reflexões e diários de campo, etc., para 
alongar racionalidades para além das técnicas formais da mediação clássica. 

Esta mediação intercultural é, no fundo, uma pedagogia social que 
busca o que há de semelhante, dentro da sala de aulas, no recreio, nas 
famílias, etc., e, só depois, as diferenças que funcionam como marcadores 
identitários, como fronteiras identitárias que, na melhor das hipóteses, se 
tornarão mais fluidas mas que interessa não deixar desembocar no 
assimilacionismo. Antes, pelo contrário, interessa apostar na construção de 
alunos e professores mais interculturais, na construção de salas e de escolas 
mais interculturais, de comunidades e sociedades mais interculturais e não 
apenas multiculturais, onde a diferença é exposta num dia x, celebrada, 
admirada e elogiada num dia y, mas não incorporada num eu e num nós 
mestiço e compósito (Laplantine & Nouss, 2002; O Neill, 2003; Vieira, 2009).  

Perversamente, como tantas vezes acontece, a diferença, ainda por 
cima, é incorporada como patologia, como problema, como doença (Vieira, 
2013). Folcloricamente, ela é celebrada, esquecendo que a diferença também 
somos nós (Stoer & Magalhães, 2005).  

Celebrar a diferença em vez de a penalizar significa que a procura de 
pontos comuns deve ser acompanhada da constatação da singularidade e da 
diversidade dos seres humanos. A questão não radica em cooperar porque 
descobrimos que temos interesses parecidos; aquilo que é verdadeiramente 
valioso é colaborar a partir da aceitação da diferença . (Torremorell, 2008, 
p. 81) 

 

 

 

 

Algumas notas conclusivas 



Ana Maria Vieira 

Investigar em Educação, IIª Série, Número 11/12, 2020 225 

Termino com uma redefinição que Carlos Giménez Romero (2010) faz 
para o conceito de interculturalismo:  

Nova expressão dentro do pluralismo cultural que, afirmando não apenas 
o diferente mas também o comum, promove uma práxis geradora de 
igualdade, liberdade e interação positiva na relação entre sujeitos 
individuais ou coletivos culturalmente distintos [...]. Podemos destacar 
deste breve enunciado como, na perspetiva interculturalista, é crucial 
afirmar o comum e o convergente, e como a sua prática requer, e por sua vez 
provoca, avanços nas áreas da igualdade, da liberdade cultural e da 
convivência . (Romero, 2010, p. 36) 

Para podermos viver juntos, e não apenas justapostos, de costas uns 
para os outros, em territórios confinados, murados ou não, é fundamental ir 
ao encontro do(s) outro(s), descobrindo-o(s) e aprendendo com ele(s), vivendo 
a(s) sua(s) cultura(s), percebendo que também nós somos diferentes para os 
outros e que os outros, bem como as diferenças, também existem em nós.  

Referências bibliográficas 

Abramowicz, A., & Oliveira, F. (2006). A escola e a construção da identidade na 
diversidade. In A. Abramowicz, L. Barbosa, L., & V. Silvério (Orgs.), 
Educação como prática da diferença (pp. 41-63). Campinas: Armazém 
do Ipê. 

Bizarro, R. (2006). Nota introdutória. In R. Bizarro (Org.), Como abordar... A 
escola e a diversidade cultural. Porto: Areal Editores. 

Cardoso, C. (1996). Referências no percurso do multiculturalismo: Do 
assimilacionismo ao pluralismo. Inovação, 9(1 e 2), 7-20. 

Delors, J. (1996). (Org.). Educação: Um tesouro a descobrir. Relatório para a 
Unesco da Comissão Internacional sobre Educação para o século XXI. 
Porto: Edições Asa. 

Giménez, C. (2010). Interculturalidade e mediação. Lisboa: ACIME. 

Jares, X. (2007). Pedagogia da convivência. Porto: Profedições. 

Ladmiral, J., & Lipiansky, E. (1989). La communication interculturelle. Paris : 
Armind Colin. 

Lahire, B. (2002). O homem plural. S. Paulo: Ed. Vozes. 

Laplantine, F., & Nouss, A. (2002). A mestiçagem. Lisboa: Piaget. 

Neill, B. J. (2003). Folclorização e identidade crioula no bairro português de 
Malaca. In S. Castelo-Branco & J. Branco (Org.), Vozes do povo. A 
folclorização em Portugal (pp. 587-598). Oeiras: Celta Editora. 

Peres, A. (1999). Educação intercultural: Utopia ou realidade? Porto: 
Profedições. 



Da celebração das diferenças culturais à busca das semelhanças 

226                            Investigar em Educação, IIª Série, Número 11/12, 2020 

Peres, A. (2006). Educação intercultural e formação de professores. In R. 
Bizarro (Org.), Como abordar... A escola e a diversidade cultural (pp. 
120-132). Porto: Areal Editores. 

Perotti, A. (1997). Apologia do intercultural. Lisboa: Secretariado 
Entreculturas. 

Santos, B. S. (1997). Por uma concepção multicultural de direitos humanos. 
Revista Crítica de Ciências Sociais, 48,11-32. 

Stoer, S., & Magalhães, A. (2005). A diferença somos nós. A gestão da mudança 
social e as políticas educativas e sociais. Porto: Edições Afrontamento. 

Torremorell, M. (2008). Cultura de mediação e mudança social. Porto: Porto 
Editora. 

Vieira, A. (2013). Educação social e mediação sociocultural. Porto: Profedições. 

Vieira, A., & Vieira, R. (2016). Pedagogia social, mediação intercultural e 
(trans)formações. Porto: Profedições. 

Vieira, A., & Vieira, R. (2017). Mediações socioculturais em territórios 
educativos. In R. Vieira, J. Marques, P. Silva, A. Vieira, & C. Margarido 
(Orgs.), Conceções e práticas de mediação intercultural e intervenção 
social (pp.29-56). Porto: Edições Afrontamento. 

Vieira, R. (2009). Interacções, campos de possibilidade e metamorfoses 
culturais. Lisboa: Edições Colibri. 

Vieira, R. (2011). Educação e diversidade cultural: Notas de antropologia da 
educação. Porto: Edições Afrontamento. 

Vieira, R., & Vieira, A. (2016). Mediações socioculturais: Conceitos e contextos. 
In R. Vieira R., J. Marques, P. Silva, A. Vieira, & C. Margarido (Orgs), 
Pedagogias de mediação intercultural e intervenção social (pp. 27-56). 
Porto: Edições Afrontamento. 

 


