
O conhecimento reunido e revisto no campo dos estudos de género tem sido globalmente
disseminado ao longo do século XX, mas tem dedicado relativamente pouca atenção aos
contextos e significados que emergiram simultaneamente noutras regiões do mundo. O
aparecimento de agendas globais de igualdade em educação, associadas a novos quadros
e medidas para o crescimento nacional, oferece uma oportunidade única de reunir as
diversas perspetivas acerca das questões de género. Este artigo compara, por um lado, as
teorias de educação de género da Europa Ocidental e da América do Norte e, por outro, as
teorias oriundas do continente africano e do Sul da Ásia. Analisam-se as principais contri-
buições de autoras do Sul – duas de África e duas da Ásia do Sul – através de quatro temas
levantados: a categoria da «mulher do terceiro mundo» e, por implicação, da «rapariga»; a
alteridade da maternidade; o sexo/género do corpo; e a consequência da deslocalização
nos posicionamentos académicos. Indica-se uma nova agenda de investigação feminista,
a qual visa reduzir dicotomias, aumentar pesquisas biculturais e reexaminar a função da
posicionalidade no campo da investigação em educação de género.

Palavras-chave: educação para todos, educação de género, alteridade, relacional, femi-
nismo de negociação

171

Ed
uc

aç
ão

, S
oc

ie
da

de
 &

 C
ul

tu
ra

s, 
n.

º 3
5,

 2
01

2,
 1

71
-1

91

Shailaja Fennell** & Madeleine Arnot***

DESCENTRANDO ATEORIA 
HEGEMÓNICA DEGÉNERO

Implicações para a pesquisa
educacional*

ARQUIVO

* Shailaja Fennell & Madeleine Arnot (2008). Decentring hegemonic gender theory: The implications for educatio-
nal research. Compare: A Journal of Comparative and International Education, 38(5), 525-538. Copyright© Bri-
tish Association for International and Comparative Education, reprinted by permission of Taylor & Francis Ltd,
www.tandfonline.com on behalf of The British Association for International and Comparative Education. Tradu-
ção de Maria José Sá. Revisão científica de Helena C. Araújo que agradece a Virgínia Ferreira o apoio e esclare-
cimento de dúvidas específicas.

** Centre of Development Studies, University of Cambridge (Cambridge/Reino Unido).
*** Faculty of Education, University of Cambridge (Cambridge/Reino Unido).



Descentrando a teoria hegemónica de género: implicações para a pesquisa educacional

Howsoever development is defined, the regeneration of indigenous knowledge systems is part 
of the developmental challenge… The dialectic between indigenous and modern knowledge 

will have to be self-consciously and systematically guided to be mutually enriching.

Bhola, 2002: 1, 21

No início do século XXI, assistiu-se a uma profusão de novas reflexões no campo do
género, na área das ciências sociais, nas universidades da América do Norte e da Europa Oci-
dental. As novas concetualizações filosóficas e políticas de igualdade de género foram sendo
substancialmente reformuladas, tendo em conta as novas agendas sociais em torno do multi-
culturalismo e da diversidade, enquanto as novas noções de cidadania e nacionalidade têm
vindo a exigir uma reconsideração de como posicionar as mulheres na sociedade contempo-
rânea (Benhabib, 2002; Yuval-Davis & Werbner, 2005). Esta reaproximação aos fundamentos
teóricos da investigação de género ocorre no momento em que estas questões foram coloca-
das nas agendas internacionais. A educação está hoje mais ligada à preocupação de aliviar a
pobreza através do crescimento económico, dos direitos humanos universais e do desenvolvi-
mento de uma governação democrática, assumindo-se que este proporciona as condições para
o empoderamento (Nussbaum, 2000; Sen, 2001). O aparecimento de agendas globais de igual-
dade, associadas a novos quadros e medidas para o crescimento nacional, oferece também
uma oportunidade única de reunir os diversos entendimentos sobre género, que estão a surgir
a partir das trajetórias diferentes seguidas pelas tradições académicas na Europa Ocidental/
América do Norte e noutras tradições regionais/nacionais de investigação (Tsing, 1993).

No entanto, apesar de o conhecimento reunido e revisto no campo dos estudos de género
ter sido disseminado globalmente ao longo do século XX, levou pouco em conta contextos e
significados que emergiram simultaneamente noutras regiões do mundo. O mais recente tra-
balho de Connell (2007) – Southern Theory: The Global Dynamics of Knowledge in Social
Science – demonstra como o conhecimento hegemónico criado no poderoso aparelho acadé-
mico das metrópoles globais nega sistematicamente a criatividade e a contribuição do conhe-
cimento académico produzido noutras universidades de âmbito regional e nacional. Em con-
sequência, a investigação de género em educação tem sido parte de um fluxo de sentido
único, o que faz com que a Europa Ocidental e a América do Norte não tenham sido influen-
ciadas por perspectivas (insights) de outras tradições culturais. Do mesmo modo, os canais
através dos quais este conhecimento dominante é transmitido para a periferia mundial confir-
mam a crença de que as políticas se não são geradas a nível internacional, são-no através de
agências estatais e de iniciativa privada (Fennell, 2007). Consequentemente, a investigação em

172



educação de género e a formulação de políticas parecem estar mais localizadas no âmbito dos
departamentos de estudos de desenvolvimento, ministérios e ONG do que nas faculdades de
educação ou institutos de formação de docentes. Como resultado, o impacto da investigação
mundial em educação de género sobre os sistemas nacionais de ensino tende a ser difuso e
mal definido. Assim, embora investigadores/as de género exteriores às metrópoles ocidentais
trabalhem de forma inovadora nos seus próprios países e atravessem as fronteiras nacionais
com o objetivo de realizar investigação internacional comparada, a investigação local em
torno de género e educação (escolaridade, educação de adultos e educação informal) tem
dificuldade em atingir um impacto académico internacional. Com efeito, o conhecimento
localizado sobre educação e o funcionamento do sistema escolar parecem ser menos signifi-
cativos do que a investigação financiada para uma plateia de decisores políticos mundiais.

Deste modo, as agendas nacionais de educação de género correm o risco de ser o símbolo
do progresso e o veículo do neocolonialismo contemporâneo. Quando se importam, de forma
acrítica para a educação em países em desenvolvimento, agendas internacionais de modelos
liberais individualizantes, pode-se prejudicar a posição e o futuro das mulheres e, porventura,
até agravar as divisões de género existentes. Conforme apontado por Unterhalter (2007),
Mundy e Murphy (2001) e outras autoras, as declarações transnacionais de género e educa-
ção, mesmo aquelas que colocam em destaque a igualdade entre homens e mulheres, mais
do que as questões de acesso, podem constituir cavalos de Tróia – por outras palavras, veícu-
los para outras ideologias que poderão ser pouco libertadoras para as mulheres. As tendên-
cias deste tipo de investigação hegemónica em educação vão no sentido de recriar à sua pró-
pria imagem o conhecimento em geografias distantes. É notório que o novo pensamento em
investigação de género relacionado com os Objetivos de Desenvolvimento do Milénio
(ODM), no seu conjunto, não tende a desafiar a hegemonia da teoria da educação de género
anglo-americana, nem questionar os seus pressupostos e assunções concetuais. O conceito de
educação para todos com as suas implicações no crescimento nacional, constitui, na verdade,
um incentivo para a exportação da atual teorização dominante de género para a educação ao
nível global, incentivando outras regiões do mundo a concentrar a sua atenção na escola de
massas formal (mais do que na educação informal), abrir «biografias de escolha» individuais e
cultivar políticas que libertem as raparigas das culturas tradicionais. Neste contexto, a falta de
envolvimento crítico com a validação da teoria de género «do Sul» traz, indiscutivelmente, des-
vantagens para os países que constituem o alvo dos ODM.

Segundo Bhola (2002), num artigo publicado em Africa Today, existem duas dialéticas
que se cruzam – a dialética entre educação e desenvolvimento e a dialética entre conheci-
mento moderno e aquilo que designa por conhecimento indígena. No processo de resolução
destes conflitos, especialmente num contexto em que existe uma pressão internacional consi-

173



derável no sentido de se atingirem determinadas metas, as instituições de ensino nacionais de
países em desenvolvimento estão em perigo de perder o conhecimento e imaginação criativos
das suas culturas indígenas. Essas nações são também suscetíveis de encontrar dificuldades na
apropriação daquelas agendas culturais/políticas, percecionadas como sendo alheias. Uma
resposta mais produtiva para as agendas da nova educação global consiste em enfrentar
e compreender as forças históricas e intelectuais específicas de diferentes culturas/nações que
geram marcos concetuais e analíticos próprios. Connell (2007) sugere que a chave consiste
em voltar à forma em que o conhecimento é adquirido, acumulado e distribuído entre as
nações e o mundo. No contexto das relações de género, esses fundamentos irão constituir o
que Ramamurthy (2007: 1) designa por «geografias de formação de conhecimento feminista».
Utilizando esta abordagem, as metas do milénio para género e educação poderiam fornecer
novas plataformas para a realização de estudos, mesmo sem a inclusão dessa aprendizagem
Sul-Norte por parte das agências internacionais promotoras de tais metas. No caso de género
e educação, os Objetivos de Desenvolvimento do Milénio oferecem uma oportunidade única
para o início desse trabalho dialógico.

O presente artigo representa a nossa tentativa inicial de nos envolvermos com esses diálo-
gos globais e de reposicionar a teoria de género em relação à educação e desenvolvimento. A
forma como estruturamos este artigo visa, num primeiro momento, refletir sobre os contextos
nacionais e internacionais em que a investigação em educação de género se situa. Compara-
mos, por um lado, os cenários tal como têm sido percecionados e analisados na Europa Oci-
dental e na América do Norte e, por outro, os cenários que analisam as dinâmicas de género
em educação a partir de localizações de África e do Sul da Ásia1. Destacamos quatro grandes
temas que têm sido desenvolvidos por teóricas/os das questões de género deste último
grupo, formadas/os principalmente nos EUA, mas produzindo perspetivas críticas do que
consideram tendências hegemónicas «ocidentais» ou «do Norte». Argumentamos que este muito
negligenciado grupo identificou novas formas de pensar sobre o género que são de grande
relevância para o campo educacional a nível internacional. Iniciamos a nossa argumentação
pela contextualização dos desafios feministas do Sul.

174

1 A focalização em autores/as do Sul da Ásia e de África não significa que a reflexão crítica sobre a educação de
género não esteja em curso noutros locais geográficos. Optámos por determinados autores/as porque fornecem
um novo núcleo de teorização feminista sobre categorias e processos de genderização dentro e entre nações.
Estamos conscientes da existência de um corpo de literatura relacionada com a educação de género e o estado
em que está a ser produzida no contexto latino-americano, e que está situada no âmbito da política de
mudança das ONG para o empoderamento das mulheres (Alvarez, 1999; Stromquist, 2007).



Desafios feministas do Sul para a universalização de agendas

A educação para todos/as (EPT) oferece um ponto de vista contemporâneo, particular e
único, a partir do qual se pode observar o impacto internacional da investigação de género
em educação. O impulso para a EPT consistiu numa resposta por parte de agências interna-
cionais e de governos nacionais no sentido de lidarem com a incapacidade de desenvolvi-
mento económico em assegurar a educação para todos os cidadãos (Education International,
2003). Deste modo, a nova agenda rompe com uma longa tradição de pensamento em que o
desenvolvimento económico é a peça central, com a industrialização a dominar a agenda e a
educação considerada como instrumental para alcançar este objetivo. O efeito desta mudança
no pensamento é o facto de as relações de género estarem, agora, visíveis nas políticas edu-
cativas e nos documentos emitidos pelos governos.

No entanto, muito antes desta mudança na política, as investigadoras feministas já tinham
questionado se a contribuição das mulheres para o crescimento económico tinha sido
devidamente reconhecida na então predominante abordagem ao desenvolvimento2. As
categorias económicas convencionais relegavam as mulheres para um de dois papéis – o de
trabalhadoras produtivas e o de mães reprodutoras –, com fortes reminiscências com os
debates feministas da Europa Ocidental e da América do Norte de meados do século XX. A
investigação crítica feminista tornou visível quer a análise marxista (Barrett & McIntosh, 1982;
Mies, 1986) quer as críticas pós-marxistas (Tinker, 1990), relativamente ao planeamento nacio-
nal para o crescimento económico. As críticas do capital humano, apresentadas por teóricas
de género da Europa Ocidental e da América do Norte, ofereceram um novo ponto de vista
global para a compreensão do impacto dos processos de desenvolvimento nas relações de
género. Essas críticas evoluíram no sentido de uma abordagem mais radical do género e
desenvolvimento (GED) no seio das Nações Unidas. As/os feministas do desenvolvimento
revelaram também a falta de reconhecimento relativamente às disparidades de género no
âmbito do planeamento nacional com a relegação da educação de mulheres e crianças para
pequenos departamentos governamentais, tais como o do bem-estar social, em vez de minis-
térios poderosos como os das finanças ou recursos humanos.

A recente ênfase atribuída à educação de género na área do desenvolvimento internacio-
nal é simultaneamente uma causa e uma consequência dos Objetivos de Desenvolvimento do
Milénio para 2005 a 2015, que se focalizam na igualdade de género relativamente ao acesso e

175

2 Deu origem à famosa progressão dos quadros de referência de Mulheres em Desenvolvimento (MED) para Mulhe-
res e Desenvolvimento (MED) no seio das instituições das Nações Unidas.



à participação. No entanto, surpreendentemente, apesar de uma história de pressão feminista
sobre as agências internacionais, especialmente no pós-Pequim, as feministas do desenvolvi-
mento e das teorias de género do Sul parecem ter tido pouca influência sobre os relatórios de
acompanhamento global da UNESCO (UNESCO, 2002, 2003, 2004). Um diálogo permanente
entre as tradições intelectuais de educação de género das metrópoles ocidentais e as do Sul
poderia criar uma oportunidade, se não uma fundamentação, no sentido do envolvimento do
feminismo do desenvolvimento com a teorização sobre a educação da América do Norte e da
Europa Ocidental, incentivando mais interfaces entre essas duas tradições e as produções
científicas da teoria de género do Sul.

O crescente número de estudantes internacionais que têm vindo a migrar para universida-
des europeias e americanas para estudar, pesquisar e lecionar contribuiu para o aumento de
questões críticas em torno das teorias de género dominantes. Essa argumentação fornece
novas vozes no âmbito da investigação em educação feminista envolvidas criticamente com
as epistemologias coloniais e pós-coloniais europeias e americanas. As feministas à escala global
utilizam agora as suas experiências vividas em determinados contextos asiáticos e africanos
para identificar pontos de vista feministas pós-coloniais e locais. Tais contribuições desafiam o
feminismo contemporâneo americano e europeu, que não tem deixado muito espaço para as
especificidades locais da história e epistemologia feministas, africanas e asiáticas. A situação
dilemática pós-colonial com que o feminismo americano/europeu se encontra confrontado é
cada vez mais evidente. O momento é, provavelmente, propício para investigadores/as envol-
vidos/as na EPT reconhecerem as influências hegemónicas dessas tradições de investigação
em educação de género.

Trazer as vozes não-dominantes para o centro e reconhecer a importância dos aspetos
hegemonizantes do conhecimento ocidental em ciências sociais é uma tarefa de grande com-
plexidade (Connell, 2007). A um nível menos ambicioso, iniciámos o processo de «ouvir» lei-
turas críticas de feministas africanas e indianas relativamente à teoria de género dominante,
como um caminho a seguir na construção de um campo de investigação em educação global-
mente mais informado. Elegemos quatro temas que são particularmente relevantes para inves-
tigadores/as em educação (ainda que não originalmente discutidos como tal), embora reco-
nhecendo que existem argumentos muito mais complexos que podem ser encontrados em
teorizações de género em outros locais do mundo. O primeiro desses temas é o que nos
encoraja a desconstruir universalizações dentro da teoria de género.

176



Desuniversalizar categorias: a problemática «mulher do Terceiro Mundo» e, por
implicação, a «rapariga»

Em 1988, Chandra Talpade Mohanty3, que se descreveu como «uma feminista do Terceiro
Mundo formada nos Estados Unidos, interessada em questões de cultura, produção de conhe-
cimento e ativismo num contexto internacional» (2003a: 45), escreveu um artigo agora célebre
«Under western eyes: feminist scholarship and colonial discourses» (idem, 2003b). Neste artigo,
a autora destacou que a «investigação feminista ocidental» foi «colonizadora» na forma como
retratou as mulheres de outras sociedades como uma categoria essencialista de «mulher do
Terceiro Mundo». As mulheres, nos países em desenvolvimento, eram categorizadas pelo seu
género (leia-se: sexualmente limitadas) com características de Terceiro Mundo (leia-se:
pobres, sem instrução, presas à tradição, submissas). A construção ideológica da «mulher do
Terceiro Mundo» baseou-se numa suposta homogeneidade social ou de caraterísticas partilha-
das, apesar da existência de grandes diferenças de «raça», classe social e de experiências de
vidas destas mulheres. Assim se criou como efeito uma única história de violência masculina
e de opressão sobre mulheres subjugadas e impotentes, percecionadas como dependentes
dos homens, oprimidas pela religião e pelos sistemas familiares. O caminho a seguir era a
criação de uma irmandade única, unida na sua luta pela «liberdade».

Em Cartographies of Struggle, Mohanty (2003a) ampliou a sua análise do conhecimento
hegemónico ocidental, mostrando de que forma o termo «nativo», construído em antropologia
no início do século XX, se baseou em estereótipos raciais e sexuais para fornecer a base epis-
temológica para o termo «mulher do Terceiro Mundo». Esta análise constituiu um exame
valioso do poder paralisante de formas dicotómicas de «alteridade», criando, neste caso, uma
distinção entre o «Ocidente» e o resto do mundo.

A implicação da análise de Mohanty é que a produção de conhecimento nas disciplinas
literárias e de ciências sociais como um «lugar discursivo para a luta» é tão importante como a
luta material (Mohanty, 2003a: 76). O seu apelo a uma compreensão mais subtil e política das
categorias utilizadas por cientistas sociais (particularmente em estudos de desenvolvimento) é
igualmente relevante para a investigação educacional de género no contexto global atual. O
conceito universal de «rapariga», por exemplo, que é aplicado aos contextos do Sul e frequen-
temente utilizado em relação ao acesso feminino à educação nas metas da EPT, pode ser um
outro exemplo dessa essencialização. Apesar da consciência sofisticada da inter-seccionali-
dade de classe social, identidades étnicas e identidades de género na ciência social domi-

177

3 Chandra Mohanty Talpade é professora de Estudos das Mulheres da Universidade de Syracuse. Veio da Índia
para os EUA para realizar o seu doutoramento no campo da educação.



nante, o conceito de «rapariga» nos países do Sul é utilizado para explorar o acesso, participa-
ção e tratamento em educação. Este conceito pode também ser considerado como parte da
produção do conhecimento hegemónico que infantiliza as raparigas, vendo-as não apenas
como «infantis», portanto, sem agência, mas também como um grupo homogéneo (indiferen-
ciado), localizado dentro das estruturas económicas, familiares e legais e produto de relações
de poder opressivas de idade e género nas sociedades do Sul. Como resultado, a diversidade
de experiências de jovens mulheres dentro dessas sociedades, a gama de feminilidades possí-
veis, e a sua contribuição para a sobrevivência das famílias e as suas próprias negociações e
resistências tendem a passar despercebidas.

Mohanty (1988) argumentou também que, como consequência destas construções discur-
sivas sobre as mulheres do «Terceiro Mundo», apenas aspetos das suas vidas que se relaciona-
vam com o que a autora considerou como epistemologias «ocidentais» estavam abertos à
investigação. Quando as agências de desenvolvimento internacional colocam a educação no
centro da sua agenda de ajuda e das suas preocupações políticas, um perigo semelhante
pode ocorrer – as novas universalidades em relação ao género (desta vez de jovens) poderão
basear-se mais uma vez, por exemplo, nas caraterísticas históricas da experiência industrial da
Europa Ocidental e na forma como esses modelos foram configurados nas teorias de desen-
volvimento económico. A condição de «rapariga» (ou rapaz), em relação aos objetivos educa-
cionais, apenas pode ser considerada no âmbito das transições individualizadas da família
para a escola e da escola para o trabalho, mais do que através das formações mais profundas
de identidade, subjetividade e pertença, no âmbito de heranças culturais coloniais e tradicio-
nais complexas (Bhola, 2002).

A investigação contemporânea sobre género e educação atualmente levada a efeito em
contextos do Sul tem que ponderar se reconhece a influência desses estereótipos históricos
negativos de rapariga do «Terceiro Mundo», da sua professora e da sua comunidade. Como
Mohanty salientou, as mulheres (e, diríamos, as crianças do sexo feminino) não podem ser
estudadas como seres genderizados sem se recorrer às histórias que criaram os estados-nação
dentro dos quais estão localizadas e à forma como essas histórias foram redesenhadas pelo
encontro colonial. Os discursos de género hegemónicos que são tecidos nestes contextos per-
meiam a micropolítica e as práticas familiares que os rodeiam. A pluralidade de relações de
género nas sociedades multiculturais, tais como as de África e do Sul da Ásia, exige também
que a diferença de género seja substituída pela diferenciação em relação à opressão, conflito
e luta (idem, 2003a). Mohanty argumenta que o que é necessário é um feminismo transnacio-
nal multicultural que seja radical, antirracista e não-heterossexual, e que possa desafiar um
regime hegemónico capitalista. Assim, a tarefa que «educadores/as feministas, artistas, acadé-
micas/os e ativistas enfrentam é a de historicizar e desnaturalizar as ideias, crenças e valores

178



do capital global, de tal forma que as relações e estruturas sociais de exploração subjacen-
tes sejam tornadas visíveis» (idem, 2003c: 124).

A «alteridade» da maternidade e a importância dos mundos relacionais

O segundo tema que queremos considerar diz respeito aos tipos de «alteridade» dos
mundos relacionais habitados e vividos por mulheres fora das metrópoles da América do
Norte e da Europa Ocidental. Obioma Nnameka, professora nigeriana de Francês e de Estu-
dos das Mulheres da Universidade de Indiana, leva mais longe esta crítica de categorias uni-
versais em The Politics of (M)othering: Womanhood, Identity, and Resistance in African Lite-
rature (1997a). Na introdução a esta coleção, Nnameka identifica a oposição entre o femi-
nismo ocidental e o africano e a incapacidade do primeiro na análise dos papéis relacionais
que as mulheres assumem como base para a identidade. Nnameka, tal como Mohanty, chama
a atenção para a aparente hostilidade do feminismo ocidental em relação à maternidade –
que a autora designa por «alteridade da maternidade». Este processo de «alteridade» conduz a
um desfavorecimento dos papéis e identidades das mulheres africanas4. No contexto nige-
riano, uma mulher conquista o estatuto de mãe através dos atos de dar à luz e de cuidar das
suas crianças. A negação do papel das mulheres como mães (ou até irmãs e filhas) em con-
textos africanos empobreceu a compreensão científica do poder feminino nestas comunida-
des. Isto significa que o papel da maternidade como uma identidade relacional e uma forma
de resistência em oposição às relações de poder local tem estado pouco visível ao olhar das
investigadoras ocidentais feministas (1997b: 1-26). A ênfase atribuída por Nnameka à impor-
tância dos papéis relacionais de género reformula a esfera doméstica como um local ativo de
pequenos atos de resistência. De facto, a investigação educacional recente sobre para-teachers5

que trabalham no nível pré-escolar e em escolas de base doméstica na Índia e Bangladesh

179

4 A maternidade foi reconhecida dentro da categoria de mulheres reprodutoras na análise de género ocidental em
meados do século XX e ressurgiu como uma categoria de análise no trabalho do feminismo radical sobre a ação
revolucionária feminista dentro do movimento das mulheres pela paz (Roseneil, 1995). A maternidade, no
entanto, não foi utilizada como um foco para analisar as relações de género na sociedade. O que os estudos
africanos indicam é uma prevalência, ao nível de toda a sociedade, da maternidade como um estatuto de
género que é conferido e procurado por mulheres através de direitos sociais e biológicos de passagem.

5 Nota da revisora: «Para teacher» ou «contract teacher» é um termo genérico utilizado para caracterizar docentes
designadas/os em regime de contrato, geralmente sob diversas condições de serviço, em termos de remunera-
ções e requisitos de qualificação (in Govinda, Rangachari, & Josephine, Yazali [2004]. Para teachers in India: A
review. Paris: UNESCO. Retrieved from http://www.unesco.org/iiep/eng/research/basic/PDF/teachers5.pdf).



aponta para a capacidade de as mulheres jovens utilizarem o discurso do familiar e do comu-
nitário, bem como o seu estatuto na esfera doméstica para alcançarem pequenos níveis de
empoderamento. Em alguns casos, são capazes de recorrer a papéis de género naquilo que
Saigal (2007) designa por «atos de cidadania». O ensino, por exemplo, oferece às raparigas o
acesso a novos percursos educativos e de subsistência (Raynor, 2007). A introdução de
noções de domesticidade e maternidade permite-nos perspetivar a educação e as vidas das
mulheres não como estando circunscritas entre o privado e o público (como no pensamento
da Europa Ocidental), mas como o desenvolvimento de um papel público na comunidade
que coincide, ao invés de se opor, com a sua vida no seio da família.

Nnameka (2003) argumenta também que, na Nigéria, existe interação entre género, tem-
poralidade e espiritualidade, e que os corpos, tempo e espaço operam de forma não-linear.
Os mundos relacionais que são mediados por membros de uma comunidade não podem ser
plenamente compreendidos através de modelos que seguem linhas simples de causalidade,
isto é, a vida de uma mulher não se enquadra em compartimentos de rapariga, irmã, mãe e
avó mediados pelo tempo, mas estes podem sobrepor-se e coexistir através da vida (e ao
longo das vidas). Neste contexto, é também importante explorar as noções de amizade femi-
nina que estão presentes entre as mulheres da tribo Yoruba. Estas noções não são sempre
mediadas por laços de parentesco. Os grupos de amizade femininos são uma componente de
longa duração da vida comunitária e proporcionam às mulheres africanas importantes vias
para sobreviverem, adquirirem estatuto e assumirem posições de poder numa comunidade.
Nnameka está longe de impor o conceito ocidental de «feminismo» para descrever tais grupos
– o termo, como argumenta a autora, não é relevante para o contexto africano. Oyěwùmí6, no
seu livro The Invention of Women (1997), argumenta em linhas semelhantes, embora colo-
que mais ênfase na importância do parentesco. Sem reconhecerem o papel do parentesco,
várias/os investigadoras/es elaboraram conclusões erróneas ao assumir que mulheres que
vivem em sociedades fora da Europa Ocidental e da América do Norte são subjugadas pelos
homens e estão em pior situação do que as mulheres de regiões do Norte (Oyěwùmí,
2003a, 2003b). Os conhecimentos incompletos, e muitas vezes erróneos, a que a investigação
feminista chegou a partir da análise do género nas sociedades africanas têm usurpado as
posições locais de poder a que as mulheres têm acesso como consequência das suas expe-
riências relacionais (Nzegwu, 2003). Mais do que as suas culturas, é a negação, pelas
feministas ocidentais, do poder das mulheres africanas no seio desses mundos relacionais

180

6 Tendo estudado quer na Nigéria quer na Universidade da Califórnia (Berkeley), Oyěwùmí é atualmente profes-
sora de Sociologia na State University of New York (SUNY).



indígenas, das formas de negociação, da amizade e dos sistemas de construção do conhe-
cimento que as relega ao estatuto de vítimas.

A implicação disto é que as recomendações de medidas políticas para empoderar as
mulheres africanas criaram uma base epistémica para o entendimento das relações de género
que não consegue reconhecer o direito das mulheres africanas à comunidade e as força a
uma economia liberal de mercado de um mundo globalizado. A necessidade de perspetivar a
amizade entre mulheres e os laços de parentesco como o enquadramento e contexto para
analisar as relações de género em educação assume, assim, uma grande importância para
investigadoras/es da área da educação, numa perspetiva globalizada.

O individualismo e a sexualização/genderização do corpo

O terceiro tema que retirámos da produção científica africana e indiana sobre o género rela-
ciona-se especificamente com a crítica do individualismo e o seu foco nos «eus individuais cor-
poralizados». Estes conceitos formam a base de um enorme volume de investigação em educa-
ção de género anglo-cêntrica. No contexto africano (por exemplo, o nigeriano), este foco no
corpo pode distorcer a análise das relações de género. De acordo com Nnameka (2003), pers-
petivar os corpos como lugares de genderização e de sexualização é muito problemático. A
representação da sexualização do corpo como necessariamente vinculado a atos sexuais acar-
reta consequências epistémicas. Neste ponto, Nnameka argumenta novamente que nas socieda-
des africanas, como a sua, é o mundo relacional que fornece o contexto para os atos indivi-
duais e é dentro destes atos relacionais que os corpos adquirem valores de género. Estes valo-
res não se acumulam a partir dos aspetos sexuais do corpo, mas a partir da sua idade e expe-
riência, uma vez que estas são consideradas dimensões chave no mundo relacional. Por exem-
plo, a idade e experiência do membro mais velho acrescenta valor aos membros mais jovens –
que são seus aprendizes – nos rituais e no intercâmbio social.

Da mesma forma, Oyěwùmí (2005) chama a atenção para os perigos de se basear a inves-
tigação nas necessidades do indivíduo e na visão dos corpos como meras entidades biológi-
cas. Essas constituem, segundo a autora, uma falsa base para a investigação realizada fora da
experiência norte-americana da modernidade. As tradições filosóficas americanas e europeias,
como lembra Oyěwùmí, devem ser consideradas a exceção e não a norma. Em The Invention
of Women (1997), a autora destaca as perspetivas que a história e a ciência social da Europa
Ocidental e da América do Norte têm do corpo através do seu sentido visual. Por conse-
guinte, é o corpo do indivíduo que é considerado como o actor central, mais do que as ações
dos indivíduos que contribuem para um determinado ato ou ritual. Numa análise fascinante, a

181



autora destaca a forma como as práticas relacionadas com o vestuário, o piercing, etc., africa-
nos são consideradas degradantes pelas feministas europeias e americanas porque envolvem
a colocação do corpo em posições aparentemente aviltantes. No entanto, essas mesmas práti-
cas são perspetivadas como importantes rituais por autoras africanas (Oyěwùmí, 2003a). Em
segundo lugar, a autora argumenta que o mundo visual é subestimado nas sociedades africa-
nas, onde é colocada uma maior ênfase numa tradição oral da aprendizagem. A aprendiza-
gem através da escuta dá grande relevância aos sentidos auditivos. Quando um ou uma jovem
é associado/a a um ou uma líder num discurso oral, adquire o poder de liderança por meio
desse ato – não são olhadas/os como jovens e ignorantes, dado que, nesse ato, assumem os
atributos da pessoa mais velha e experiente (idem, 1997).

Agência, deslocalização e posicionalidades no campo da educação global de género

Os conceitos que emergiram nos feminismos indianos e africanos não encontram uma
equivalência fácil com a teorização de género no Ocidente. Posicionarmo-nos em relação às
tensões entre discursos coloniais americanos e europeus, entre o feminismo pós-colonial e as
formas de conhecimento indígena constitui uma tarefa muito mais difícil do que a maioria das
investigadoras em educação admite. O quarto tema que emerge desta literatura relaciona-se
com questões de agência, deslocalização e posicionalidades.

O conceito de agência que é defendido nos estudos africanos de género é que a agência
não deve ser vista «em termos de dependência ou independência, mas interdependência e
intersubjetividade» (Nyamnjoh, 2002: 118). Ao envolverem-se com, e ao reformularem noções
de agência encontradas no âmbito da ciência social americana e europeia, diversas autoras
indianas e africanas têm submetido as contradições internas que surgiram nos feminismos
indígenas a um quadro de referência foucaultiano alargado (John, 2004).

Este debate sobre a agência e o valor da contribuição de Foucault para a discussão está no
cerne de muitas das reações feministas à teorização da América do Norte e da Europa Ociden-
tal. Diversas/os autoras/es exteriores a estas metrópoles empregam métodos de desconstrução
pós-estruturalista para expressar o seu descontentamento com a tradição intelectual hegemó-
nica. Estas autoras têm vindo a reformular os conceitos subjacentes à estrutura e agência den-
tro da ciência social americana e europeia, de forma a privilegiar quer os sentidos (meanings)
contextuais quer os indígenas. Muitos desses escritos baseiam-se na escrita influente7 de Spivak
(1985), que defende que a agência apenas pode ser plenamente compreendida «descentrando»

182

7 Os estudos de subalternidade surgiram na década de 1980 como uma abordagem alternativa à história e análise social 



o indivíduo da análise foucaultiana e removendo os imperialismos geográficos que se escon-
dem por detrás da análise deste autor. Spivak questionou se «a pessoa abrangida pela condição
de subalternidade pode falar?» na pesquisa pós-estruturalista, já que a sua voz é interpretada
por tradições intelectuais incapazes de se descentrarem de si mesmas ou das suas formas de
epistemologia estabelecidas. Se quisermos ouvir as «pessoas em condição de subalternidade»,
tais como «as mulheres do Terceiro Mundo», então necessitamos de mudar a maneira pela qual
nós, como académicas, utilizamos e trabalhamos com ideias, sob pena de não sermos capazes
de interpretar a especificidade da articulação das mulheres vivendo em condição de subalterni-
dade. A perspetiva dos estudos de subalternidade que busca entender a posição de um indiví-
duo como consequência de estar situado num determinado conjunto de relações, deve assegu-
rar que a análise pós-colonial não continua a atribuir um lugar central aos sistemas de conheci-
mento dominantes – deve estar disposta a afastar-se de tais sistemas de conhecimento para
permitir o intercâmbio entre quem fala e quem escuta (cf. Connell, 2007).

Do ponto de vista de Nnameka, a teoria foucaultiana também não é muito útil na correção
dos problemas políticos associados às epistemologias da Europa Ocidental e da América do
Norte, pois «o foco do pós-estruturalismo no discurso e na estética, em vez de na ação social,
incentiva o egocentrismo e o individualismo que prejudica a ação coletiva» (2003: 364). Escapar
desse egocentrismo e individualismo implicaria a construção de um tipo diferente de teoria de
género, que não a do pós-estruturalismo. O reconhecimento da complexidade dos países africa-
nos exige, segundo, Nnameka, o que ela designa por feminismo de negociação – ou uma forma
não-ego de feminismo. Essencialmente, o feminismo de negociação desafia a dualidade cartesiana
de esferas públicas/privadas e as forças masculinas e femininas que constituem as premissas da
investigação da América do Norte e da Europa Ocidental. Implica também uma exploração total
destes mundos relacionais de jovens homens e mulheres, sem derrapar novamente em formas de
individualismo e de individualização associadas à democracia liberal ocidental. O sentido de
identidade africana está localizado no seio do espaço comunitário e não no espaço individual.

Apesar das suas limitações, a atração do pós-estruturalismo para as autoras ligadas às teo-
rias de género, exteriores às metrópoles da América do Norte e Europa Ocidental, reside no
facto de que este requer que investigadoras feministas desconstruam não apenas as epistemo-
logias com que se confrontam, mas também que estejam preparadas para serem igualmente
escrupulosas na forma como desconstroem as suas próprias aprendizagens. As oportunidades
oferecidas pelos princípios da reflexividade e posicionalidade para empreender essa viagem
são numerosas, mas a investigadora deve estar preparada para as consequências pessoais e

183

de forma mais abrangente. Centram-se na agência de não-elites, ou seja, de pessoas vivendo em condição
subalterna, no sentido de provocarem uma mudança política e social.



profissionais de «olhar para dentro». A escrita reflexiva elaborada por investigadoras de género
americanas e europeias que trabalham as questões da educação no contexto do desenvolvi-
mento é surpreendentemente baixa. Em contraste, diversas autoras africanas e sul-asiáticas
que citámos consideraram a sua própria viagem através da divisão e das deslocalizações entre
as teorias dominantes e as do Sul. Por exemplo, no seu artigo «Genealogies of Community,
Home, and Nation», Mohanty (2003c) descreveu com grande detalhe o que significou para ela
chegar da Índia e envolver-se com o feminismo nos Estados Unidos nas décadas de 1980 e
1990. A sua própria genealogia é «parcial e intencional. É uma genealogia que considero emo-
cional e politicamente capacitante – é parte da genealogia que sustenta a minha auto-identifi-
cação como uma educadora envolvida numa pedagogia da libertação» (ibidem: 136).

Mary E. John escreve também de forma eloquente sobre as dificuldades e os perigos dessa
posicionalidade. Tendo completado o seu doutoramento em História da Consciência, em
1991, na Universidade da Califórnia, John dirige atualmente o Centro de Estudos de Desen-
volvimento das Mulheres em Nova Deli. No seu artigo «Postcolonial Feminists in a Western
Intellectual Field», John (1996b) descreveu-se como uma «feminista do Terceiro Mundo». A
autora apresentou uma noção de «deslocalizações discrepantes» para entender como

a deslocalização de um ambiente protegido da classe média indiana, onde a consciência do privilégio predo-
mina, para um meio altamente sexualizado, e com tecnologias de género tão intensificadas e aperfeiçoadas
como a presente, leva à apropriação de uma política mais explicitamente feminista. (ibidem: 16)

John critica a investigação feminista americana e europeia pela sua incapacidade de com-
preender uma tão complexa posicionalidade e aponta para a necessidade de se construir uma
nova política decorrente desses deslocamentos pessoais. A autora argumenta que é a insistên-
cia em trabalhar com uma noção elementar de processo de construção do conhecimento que
prioriza uma epistemologia estranha e unívoca e um sistema hegemónico de produção de
conhecimento. Um dos resultados dessa hegemonia consistiu no facto de a investigação femi-
nista americana se ter baseado em antecedentes antropológicos para colocar a investigadora
não-americana na posição de «informante nativa», tratando-a como objeto de pesquisa.

John questionou também a preocupação inabitual do pós-estruturalismo com a epistemo-
logia e a abstração, e denunciou a indiferença em relação ao específico. Curiosamente, John
inspirou-se na crítica de Spivak sobre a noção de Foucault de «intelecto específico», que
assenta numa «especificidade não reconhecida». Ao não ser suficientemente específico, Fou-
cault é entendido como tendo menosprezado o imperialismo e outras desigualdades históri-
cas, correndo a sua teoria perigo de encorajar a sua própria desvalorização, sendo incapaz de
lidar com as consequências da sua imprecisão e falta de cuidado históricas. John pensava,
neste ponto, não apenas na sua própria posicionalidade, mas também no lugar do género

184



dentro de localizações específicas. Em termos pessoais, John assinalou que «o feminismo é
uma política antes de ser uma epistemologia – onde as questões de representação devem
lidar com quem fala para quem, tanto como com o que está a ser proferido» (John, 1996b).
John argumentou que a marginalização extrema a que Mohanty se referiu no início da década
de 1980 foi sendo substituída por um crescente reconhecimento das contribuições de intelec-
tuais pós-coloniais e pelo «surgimento das feministas do Terceiro Mundo… ansiosas por mer-
gulhar em arquivos ou por se envolver em trabalho de campo, a fim de reivindicar uma his-
tória perdida e repudiada» (idem, 1996a).

Estas críticas pós-coloniais construíram uma tradição intelectual que dá maior atenção à
história e, particularmente, às relações de poder entre o poder colonial e os sujeitos colonizados
que continuam a permear a investigação em ciências sociais. O apelo a um descentramento do
poder hegemónico é bem-vindo, mas a promessa só se pode tornar realidade se se considerar
de uma forma séria a garantia de que as especificidades locais e nacionais são trazidas para o
centro da investigação em educação de género. A importância da posicionalidade em direcio-
nar a educação de género feminista para a necessidade de compreender o «sujeito» de estudo é
valiosa mas não evitará, por si só, a tendência de criar dicotomias dentro da exposição pós-colo-
nial (Suleri, 1992). O descentramento exige um reposicionamento que implica uma inversão das
narrativas mestras, um desordenamento da construção do conhecimento hegemónico existente.

Embora estas discussões sobre o feminismo pós-colonial tenham ocorrido no âmbito dos
estudos das mulheres e dos estudos de género e tenham, por sua vez, incentivado o desen-
volvimento de formas de debates pós-estruturalistas/pós-modernas que as autoras acima cita-
das mencionam, é justo dizer que as mesmas tiveram poucas repercussões na esfera da investi-
gação em educação de género. O livro Disrupting Preconceptions: Postcolonial and Education
(Hickling-Hudson, Matthews, & Woods, 2004) levanta questões importantes quanto ao facto de
a tradição do debate pós-colonial, que é evidente na Índia, e agora na região do Sul da Ásia,
poder ser alcançada no Ocidente. O início de uma migração de dois sentidos de conhecimento
epistémico oferece a promessa de uma nova agenda internacional em torno do crescimento
nacional e da redução da pobreza. As investigadoras de género em educação da Europa Oci-
dental, América do Norte e países em desenvolvimento terão de considerar a sua própria posi-
cionalidade em relação a essas agendas «pós-coloniais» em educação e desenvolvimento.

Apr ender com a investigação em educação de géner o noutras r egiões

As autoras que citámos levantaram questões importantes para a investigação educacional
sobre o género. Os conceitos de corpo, de «ego» e do eu, que estão no cerne da investigação

185



levada a efeito na América do Norte e na Europa Ocidental, enquadram atualmente a nossa
compreensão do que significa ser um indivíduo e «um sujeito» numa nação em desenvolvi-
mento. Estes conceitos estão presentes no cerne do conceito de «crescimento nacional». Con-
forme concluímos através da nossa própria investigação, é extraordinariamente difícil desafiar
estas assunções. Por outro lado, as análises discursivas europeias e, posteriormente, norte-
-americanas, de inspiração foucaultiana podem desvelar as formas pelas quais as dualidades
público e privado, a «alteridade» da maternidade e as construções específicas de outras
regiões em paradigmas dominantes estão incorporadas nas agendas de desenvolvimento. É
possível, através da utilização desta metodologia, compreender os propósitos dos ODM e as
suas metas como a construção de um discurso acerca do poder de género em torno de
noções de «desvantagem educacional» individual, mais do que desigualdades económicas/
materiais e culturais – um discurso educacional que justamente incorpora noções individuali-
zadas do eu dentro dos sistemas educativos.

Como temos demonstrado, as feministas africanas e sul-asiáticas pretendem conduzir a
investigação sobre o género no sentido de uma abordagem «indígena» dos sistemas de conhe-
cimento e da sua criação (John, 1996b) – a construção de conhecimento que derivaria das
especificidades do local e da história. Ainda assim, não é fácil definir uma metodologia de
pesquisa baseada na «construção da pessoa indígena» (Nnameka, 2003). No seu mais recente
trabalho, John (2004) utiliza a noção de conhecimento indígena para explorar o crescimento
do movimento das mulheres e do feminismo ao longo dos últimos dois séculos na Índia – que
é melhor captado pelas tensões e conflitos entre cultura e política. John argumenta que as
investigadoras norte-americanas e da Europa Ocidental consideram «construir» e não «constru-
ção» como central; assim, procuram categorias em vez de forças que geram etimologias parti-
culares. De igual modo, centram-se na identificação de resultados (ou seja, o «produto»), em
vez de dedicarem as suas energias à compreensão de dinâmicas/caminhos (ou seja, os «pro-
cessos») de um mundo relacional. Consequentemente, as investigadoras feministas norte-ame-
ricanas e da Europa Ocidental encontraram dificuldades na tentativa de entender a formação
interna dos feminismos indianos que ocorreram através de contestações à escala local8. Por
seu lado, estas investigadoras tentaram encontrar um feminismo indiano único localizado ao
nível nacional. As feministas nacionais na Índia também de forma semelhante privilegiaram con-
flitos com o estado nacional para interpretar o significado do feminismo indiano (ibidem).

Nnameka argumenta que as formas hegemónicas de produção de conhecimento atual-
mente só reconhecem resultados de projetos de investigação feministas norte-americanas e da

186

8 Há uma discordância considerável entre as feministas indianas em torno dos movimentos das mulheres pode-
rem todos ser considerados como feministas na sua orientação e objetivos.



Europa Ocidental, e não de sistemas indígenas de construção do conhecimento. Isto conduz
ao desempoderamento da comunidade indígena, especialmente com o desrespeito flagrante
pelos processos de aprendizagem, partilha e comunicação. Os sistemas de «alteridade» desa-
possam contínua e cumulativamente as comunidades locais e nacionais do Sul como detento-
ras de conhecimento (Nnameka, 2005). A deslocalização, ou mesmo anulação, dos sistemas
de conhecimento local em África constituem formas de desvalorização da aprendizagem
baseadas no processo que resulta da viagem de um indivíduo através de diferentes relações e
ritos ao longo da vida. A substituição desta forma de aprendizagem comunitária por um sis-
tema de conhecimento imposto do exterior tem igualmente corroído as capacidades epistémi-
cas entre académicas africanas, colocando-as na posição de subordinadas, em vez de criado-
ras de conhecimento (idem, 2003). Se levarmos mais longe o argumento da autora, podemos
considerar que as formas pelas quais a investigação de género, particularmente nas tradições
liberal e neoliberal, celebra o conhecimento educacional formal, a realização individual e a
identidade, e as transições para uma forma de vida adulta, separam o indivíduo da comuni-
dade. Se aplicadas ao contexto africano, as investigações educacionais que utilizam essa epis-
temologia podem contribuir para negar os saberes educativos comunitários/coletivos e a inte-
gração comunidade/relação através da aprendizagem e marginalizar, sem intenção, o desen-
volvimento de formas indígenas genderizadas de educação.

Se a comunidade deve ser considerada o repositório do conhecimento, então é necessário
aprofundar a discussão sobre as metodologias sociais de investigação científica que estão a ser
construídas e aplicadas fora dos espaços académicos da América do Norte e da Europa Ociden-
tal. O seguimento da vida relacional na comunidade necessita de reconhecer que o papel das
pessoas mais velhas é fundamental não apenas para a manutenção do corpus de conhecimento,
mas pelo facto de a sua presença coletiva dirigir a transmissão de conhecimentos e reunir os
aspetos sobrenatural, temporal e espacial da vida (Oyěwùmí, 2003a). As metodologias indígenas
que surgiram no hemisfério Sul e na Nova Zelândia são projetadas para trabalhar com a noção
de comunidade e com os saberes coletivos associados. As investigadoras tendem, neste ponto, a
abordar a manutenção de protocolos culturais, valores e comportamentos como uma parte inte-
grante de uma metodologia de investigação (Tuhiwai Smith, 1999). As investigadoras locais que
trabalham entre os Maori, por exemplo, não consideram estes elementos como meras formalida-
des para permitir o acesso ao terreno de investigação, mas conferem valor intrínseco aos aspe-
tos relacionais da vida; trabalham com as noções de espaço, tempo e espiritualidade que emer-
gem localmente. Tuhiwai Smith (idem) chama a atenção para os resultados produtivos que sur-
giram através da investigação bicultural na Nova Zelândia, onde investigadoras/es utilizaram o
mapeamento da comunidade estabelecida pelos anciãos, respeitando-o como uma forma de
conhecimento epistémico, ao invés de começarem com as suas próprias noções académicas de

187



mapeamento. Estas metodologias emergentes estão também no cerne do trabalho realizado por
Alexander e Mohanty (1997), cuja investigação conjunta começou com um período de aprendi-
zagem intensiva, onde cada uma das autoras leu sobre o contexto cultural da outra para que se
tornassem «fluentes na cultura uma da outra». Este ponto de partida permitiu-lhes iniciar o seu
trabalho de campo a partir de uma posição em que ambas tinham trabalhado no sentido de um
intercâmbio mais igualitário em relação à sua posicionalidade e entendimento das políticas
micro-macro da prática e da práxis. A construção de uma nova agenda de investigação femi-
nista em torno da educação que trabalha no sentido de reduzir as dicotomias, de aumentar os
trabalhos biculturais e de reexaminar a função de posicionalidade auxiliar-nos-ia a avançar no
campo da investigação em educação de género9.

As contradições entre os significados locais, nacionais e internacionais de igualdade de
género em educação, aqui identificados, começaram somente agora a emergir (Unterhalter,
2007). Qualquer investigação sobre a forma como a educação é considerada, quer por uma
administração local descontente, quer por um lobby de docentes irados/as, ou ainda pelas
comunidades agitadas e muitas vezes relativamente impotentes, como intervenientes na edu-
cação da «rapariga», é suscetível de ser severamente prejudicada pela falta de uma tradição de
investigação feminista indígena com nuances. Somente uma nova abordagem de género e
educação nos pode impedir de sofrermos as consequências de uma definição essencialista
que se limita à busca de categorias de análise universais. Ao trabalhar mais estreitamente
com o mundo relacional da vida quotidiana, onde a educação ocorre dentro e através da
comunidade, as perspetivas da investigação em educação feminista global poderiam ser
situadas em percursos de disseminação do conhecimento existentes na comunidade.

O projeto internacional de Educação para Todos, os Objetivos de Desenvolvimento do Milé-
nio e o crescente interesse dos governos em provar que estão no caminho certo em termos
de preenchimento das lacunas de género quanto a acesso, participação e resultados da esco-
larização, bem como a necessidade de reduzir a pobreza, significam que existe agora um
projeto comum de género e educação. Esse projeto trata de garantir que todos os rapazes e
todas as raparigas tenham, a um nível básico, iguais direitos à educação em todo o mundo.
Mais do que isso, agora necessitamos de desenvolver um campo de estudos de género global
em educação, que se envolva com noções dinâmicas e texturizadas, mais do que essencializa-

188

9 Na concetualização do nosso projeto Youth gender and citizenship: An intergenerational study of educational
outcomes and poverty, financiado pelo Department for International Development (DFID) sobre o tema dos
resultados sociais e humanos, as equipas do Norte e do Sul encontraram dificuldades em garantir um processo
de investigação participativa de dois sentidos devido aos diferentes entendimentos de género por parte de todas
as disciplinas e pelos países parceiros.



das, de cultura, e que garanta que a crescente interação entre o conhecimento feminista, indí-
gena e internacional sobre o género seja acumulada de forma a identificar quais são as
questões teóricas, políticas e empíricas mais importantes a colocar, a fim de se alcançar a edu-
cação para todos/as.

Agradecimentos: Este trabalho foi desenvolvido como documento para o projeto Youth gender and citizenship:
An inter-generational study of educational outcomes and poverty, que faz parte do programa de investigação
Research Consortium on Educational Outcomes and Poverty (RECOUP) (2005-2010), financiado pelo Department
for International Development no Reino Unido. Gostaríamos de agradecer a Anna Robinson-Pant e às pessoas ava-
liadoras pelos seus úteis comentários sobre as primeiras versões do artigo.

Contacto: Centre of Development Studies, University of Cambridge, 2nd Floor, Alison Richard Building,
Cambridge, CB3 9DT – UK

E-mail: ss141@cam.ac.uk

Referências bibliográficas

Alexander, Mary J., & Mohanty, Chandra T. (Eds.) (1997). Feminist genealogies, colonial legacies, democratic
futures. New York: Routledge.

Alvarez, Sonia E. (1999). Advocating feminism: The Latin American feminist NGO «boom». International
Feminist Journal of Politics, 1(2), 181-209.

Barrett, Michèle, & McIntosh, Mary (1982). The anti-social family. London: Verso.
Benhabib, Seyla (2002). The claims of culture: Equality and diversity in the global era. Princeton, NJ: Princeton

University Press.
Bhola, Harbans S. (2002). Reclaiming old heritage for proclaiming future history: The knowledge-for-devel-

opment debate in African contexts. Africa Today, 49(3), 3-21.
Connell, Raewyn (2007). Southern theory: The global dynamics of knowledge in social science. Cambridge:

Polity Press.
Education International (2003). Education for all: Is commitment enough?. Brussels: Education International.

Retrieved from http://www.ei-ie.org
Fennell, Shailaja (2007). Contested gender frameworks: Economic models and provider perspectives in edu-

cation. In Shailaja Fennell & Madeleine Arnot (Eds.), Gender education and equality in a global context
(pp. 35-50). Abingdon: Routledge.

Hickling-Hudson, Anne, Matthews, Julie, & Woods, Annette (2004). Disrupting preconceptions: Postcolonial
and education. Brisbane: Post Pressed.

John, Mary E. (1996a). Postcolonial feminists in a Western intellectual field: Anthropologists and native infor-
mants. In Mary John (Ed.), Discrepant dislocations: Feminism, theory, and postcolonial histories. Berkeley,
CA: University of California Press. Retrieved from publishing.calib.org/ucpressebooks/view?docId=
ft509nb389;brand=ucpress

189



John, Mary E. (1996b). Discrepant dislocations: Feminism, theory, and postcolonial histories. Berkeley, CA:
University of California Press.

John, Mary E. (2004). Feminism in India and the West: Recasting a relationship. In Maytrayee Chaudhuri
(Ed.), Feminism in India (pp. 52-68). New Delhi: Kali for Women.

Mies, Maria (1986). Patriarchy and accumulation on a world scale: Women in the international division of
labour. London: Zed Books.

Mohanty, Chandra T. (1988). Under Western eyes: Feminist scholarship and colonial discourses. Feminist
Review, 30, 61-88.

Mohanty, Chandra T. (2003a). Cartographies of struggle: Third world women and the politics of feminism. In
Chandra T. Mohanty (Ed.), Feminism without borders: Decolonizing theory, practicing solidarity (pp. 43-
-84). Durham, NC: Duke University Press.

Mohanty, Chandra T. (2003b). Western eyes revisited: Feminist solidarity through anti-capitalist struggles.
Signs: Journal of Women in Culture and Society, 28(2), 499-535.

Mohanty, Chandra T. (2003c). Genealogies of community, home, and nation. In Chandra T. Mohanty (Ed.),
Feminism without borders: Decolonising theory, practicing solidarity (pp. 124-136). Durham, NC: Duke
University Press.

Mundy, Karen, & Murphy, Lynn (2001). Transnational advocacy, global civil society? Emerging evidence from
the field of education. Comparative Education Review, 45(1), 85-126.

Nnameka, Obioma (Ed.) (1997a). The politics of (m)othering: Womanhood, identity and resistance in African
literature. London: Routledge.

Nnameka, Obioma (1997b). Introduction: Imag(in)ing knowledge, power and subversion in the margins. In
Obioma Nnameka (Ed.), The politics of m(o)thering: Womanhood, identity and resistance in African
literature (pp. 1-25). London: Routledge.

Nnameka, Obioma (2003). Nego-feminism: Theorising, practicing and pruning Africa’s way. Signs: Journal of
Women in Culture and Society, 29(2), 357-385.

Nnameka, Obioma (2005). Bringing African women into the classroom: Rethinking pedagogy and epistemol-
ogy. In Oyèrónké Oyěwùmí (Ed.), African gender studies: A reader (pp. 51-66). New York and Bas-
ingstoke: Palgrave MacMillan.

Nussbaum, Martha (2000). Women and human development: The capabilities approach. Cambridge: Cambridge
University Press.

Nyamnjoh, Francis B. (2002). «A child is one person’s only in the womb»: Domestication, agency and subjec-
tivity in the cameroonian grassfields. In Richard Werbner (Ed.), Postcolonial subjectivities in Africa (pp.
111-138). London: Zed Books Ltd.

Nzegwu, Nkiru (2003). Africa: Gender imperialism in academia. In Oyèrónké Oyěwùmí (Ed.), African
women and feminism: Reflecting on the politics of sisterhood (pp. 99-154). Trenton, NJ: Africa World Press.

Oyěwùmí, Oyèrónké (1997). The invention of women: Making an African sense of Western gender discourses.
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Oyěwùmí, Oyèrónké (Ed.) (2003a). African women and feminism: Reflecting on the politics of sisterhood.
Trenton, NJ: Africa World Press.

190



Oyěwùmí, Oyèrónké (2003b). The white woman’s burden: African women in Western feminist discourse. In
Oyèrónké Oyěwùmí (Ed.), African women and feminism: Reflecting on the politics of sisterhood (pp. 25-
-43). Trenton, NJ: Africa World Press.

Oyěwùmí, Oyèrónké (Ed.) (2005). African gender studies: A reader. New York and Basingstoke: Palgrave
Macmillan.

Ramamurthy, Ramamp P. (2007, May). Feminist conundrums in post-socialist India. Conference on Gender,
Empire, and the politics of Central and East Europe: A gender symposium. Central European University,
Budapest. Retrieved from http://www.duke.edu/womstud/Ramamurthy%20Paper.pdf

Raynor, Janet (2007). Schooling girls: An inter-generational study of women’s burdens in rural Bangadesh. In
Shailaja Fennell & Madeleine Arnot (Eds.), Gender education and equality in a global context (pp. 117-
-130). London: Routledge.

Roseneil, Sasha (1995). Disarming patriarchy: Feminism and political action at Greenham. Buckingham:
Open University Press.

Saigal, Anju (2007). Acts of citizenship: Women’s civic engagements as community-based educators in
Mumbai. In Shailaja Fennell & Madeleine Arnot (Eds.), Gender education and equality in a global
context (pp. 131-145). London: Routledge.

Sen, Amartya (2001). Development as freedom. London: Oxford University Press.
Spivak, Gayatri (1985). Can the subaltern speak?. In Cary Nelson & Lawrence Grossberg (Eds.), Marxism and

the interpretation of culture (pp. 271-317). Illinois: Illionois University Press.
Stromquist, Nelly (2007). Feminist organisations and social transformations in Latin America. Boulder:

Paradigm Publishers.
Suleri, Sara (1992). Women skin deep: Feminism and the postcolonial condition. Critical Inquiry, 18(4), 756-769.
Tinker, Irene (1990). Persistent inequalities: Women and world development. New York: Oxford University

Press.
Tsing, Anna (1993). In the realm of the diamond queen: Marginality in an out-of-the-way place. Princeton:

Princeton University Press.
Tuhiwai Smith, Linda (1999). Decolonising methodologies: Research and indigenous peoples. London: Zed

Books.
UNESCO (2002). Global monitoring report: EFA: Is the world on track. Paris: UNESCO.
UNESCO (2003). Global monitoring report: Gender education for all: The leap to equality. Paris: UNESCO.
UNESCO (2004). Global monitoring report: The quality imperative. Paris: UNESCO.
Unterhalter, Elaine (2007). Gender, schooling and global social justice. London: Routledge.
Yuval-Davis, Nira, & Werbner, Pnina (2005). Women, citizenship and difference. New Delhi: Zubaan.

191


