
PARTE 4





219

Stephen R. Stoer

Este artigo examina o impacto das novas formas de cidadania e construção europeia na uni-
versidade. Se considerarmos as novas formas de cidadania como dirigidas para a identidade,
e não para o território, e a construção europeia como o entrelaçar de quarto metáforas (a ban-
deira, a associação, a rede e o bazar), quais são as implicações para uma universidade que
tradicionalmente produziu, preservou e difundiu a cultura nacional? Poderá a universidade
contribuir para tornar a Europa simultaneamente mais competitiva e mais social e, ao mesmo
tempo, contribuir para assegurar que tanto a construção europeia como as novas formas de
cidadania sejam mais reflexivas?

Introdução

Um artigo recente de Altbach (2004) sobre o impacto da globalização no ensino superior
constitui um bom ponto de partida para reflectirmos sobre os tópicos deste artigo. Não porque
ele forneça importantes revelações, mas precisamente porque a sua visão de globalização como
um processo de homogeneização cultural e económica, que promove mais ou menos (des)igual-
dade, nos permite desenvolver uma visão alternativa que enfatiza a globalização como um pro-
cesso heterogéneo no qual as diferenças sociais e culturais assumem um papel crucial (cf., por
exemplo, Touraine, 1997) e no qual o principal eixo de diferenciação está relacionado com o
fenómeno basicamente sociocultural da exclusão/inclusão social. Para além disso, a preocupação
de Altbach é com a situação mundial em geral, enquanto neste artigo a nossa preocupação é prin-
cipalmente com o «espaço educacional europeu» (Nóvoa & Lawn, 2002).

NOVAS FORMAS DE CIDADANIA, 
A CONSTRUÇÃO EUROPEIA 

E A RECONFIGURAÇÃO 
DA UNIVERSIDADE*

Ed
uc

aç
ão

, S
oc

ie
da

de
 &

 C
ul

tu
ra

s, 
n.

º 2
6,

 2
00

8,
 2

19
-2

38

* Publicado originalmente em 2006 em Higher Education Policy (n.º 19, pp. 299-318) [Stephen R. Stoer, New forms of
citizenship, European construction and the reconfiguration of the university, Higher Education Policy, 2006, Palgrave
Macmillan reproduzido com permissão de Palgrave Macmillan]. Tradução de Margarida Barbedo e revisão científica de
António M. Magalhães.



Altbach argumentou que é muito real o perigo de o «inevitável» processo de globalização
resultar, no domínio da educação superior, numa forma de «neocolonialismo». Num «contexto de
mercantilização e de pressões para um ensino superior massificado», isto, sugere ele, conduzirá a
uma ainda maior desigualdade mundial (2004: 24). O autor refere, por exemplo, os possíveis
efeitos negativos para a igualdade causados pela dominância da língua inglesa dentro da acade-
mia, pela «metodologia» dos académicos anglo-americanos e pelo que ele chamou «a nova multi-
nacionalização do ensino superior», em parte levada a cabo por universidades1 de países centrais.
Estas últimas representam, sem dúvida, parte da nova geração de «universidades empreendedoras»
(Clark, 1998) que adoptam a competição como o seu lema e geram dinamismo a partir da interna-
cionalização possibilitada pelas novas tecnologias de informação e comunicação.

Um documento recente da Comissão Europeia sobre «o papel das universidades na Europa do
conhecimento» (CEC, 2003) questionava o que as universidades europeias precisavam de fazer
para (1) assumir o seu novo papel na sociedade europeia do conhecimento e economia e (2) pro-
mover a excelência necessária «para optimizar o processo que sustenta a sociedade do conheci-
mento e alcançar a meta estabelecida pelo Conselho Europeu em Lisboa de a Europa se transfor-
mar na economia baseada no conhecimento mais competitiva e dinâmica do mundo, capaz de
manter um crescimento económico sustentável com mais e melhores empregos e maior coesão
social» (2003: 2, sublinhado no original). Este documento, apesar da ocasional referência ao
«acesso democrático», assume o «neocolonialismo» identificado por Altbach sem a mínima hesita-
ção, menos explícita do que implicitamente, no seu reconhecimento e defesa, ambos tomados
como pontos assentes, das realidades da competição global. Neste sentido, o documento partilha
a visão de Altbach do processo de globalização como cultural e economicamente homogéneo e
claramente controlado pelas chefias.

Este artigo defende que para além dos perigos associados ao «neocolonialismo no ensino
superior» outros surgem como resultado da separação entre conhecimento e cultura. Por outras
palavras, a racionalidade instrumental, que parece ser tão central no documento da Comissão
Europeia sobre o papel das universidades na Europa do conhecimento, precisa de ser temperada
com uma visão da construção europeia em que essa racionalidade seja confrontada com as sub-
jectividades que habitam o espaço europeu e que, pela sua própria natureza, desafiam a quantifi-
cação. O documento não menciona em lado nenhum a diversidade e a diferença que compõem a
Europa. A única referência que, de uma forma vaga, se relaciona com o tópico da diversidade é a
que – mais implícita do que explicitamente e sem levantar qualquer questão sobre as suas conse-
quências para a (des)igualdade – sugere que, contrariamente à universidade humboldtiana
baseada na investigação, aquilo de que a Europa precisa, neste mundo moderno de rápida
mudança, é de uma universidade «diferenciada», composta por instituições mais especializadas. Se

220

1 Neste artigo, o termo «universidades» cobre todas as instituições de ensino superior.



a diversidade e a diferença são totalmente rejeitadas, então podemos argumentar que, de facto,
nada permanece para além da «universidade empreendedora» e da exclusão social que tende a
acompanhar a sua ética competitiva, uma vez que, como defenderemos abaixo, é com base na
diferença que as identidades reestruturam o tecido social. O «acesso democrático» e as «pressões
para um ensino superior massificado» articulam diferenças baseadas nos processos de formação de
identidade, da mesma forma que a sua dinâmica principal assenta na sociedade e economia do
conhecimento. Se essas diferenças não forem levadas em consideração, não há maneira de com-
preender porque é que, por exemplo, na Galiza (Espanha) há um apelo para uma aliança entre a
universidade e os jovens marginalizados através do processo de exclusão social (Roca & Mondaza,
2002) ou porque é que em São Paulo (Brasil) uma Faculdade de Teologia Umbandista foi criada
em 2003 pelo Ministério da Educação brasileiro (www.folha.com.br. 13/01/04).

Para desenvolver a nossa argumentação, consideraremos, em primeiro lugar, aquilo a que cha-
mamos noutro artigo (Stoer & Magalhães, 2003b) «novas formas de cidadania e a reconfiguração
do contrato social moderno». Nesta primeira parte, consideraremos a forma como os processos de
formação da identidade redefinem o que é entendido como uma universidade de massas («ensino
superior massificado») e as suas implicações para o conhecimento no ensino superior. Em
segundo lugar, consideraremos o facto de a reflexão sobre o «papel das universidades na Europa
do conhecimento» estar a ser feita num momento particular da construção europeia. Isto é descrito
no citado documento da Comissão Europeia como um «contexto internacional virado para a
“rede”». Usaremos quatro metáforas da construção europeia para explorar este «contexto» – a Europa
como «bandeira», a Europa como «associação», a Europa como «rede» e a Europa como um «bazar»
(Stoer & Magalhães, 2003a). A noção de «universidade empreendedora» está principalmente rela-
cionada com a metáfora da «rede». A questão que esta associação levanta é «que conhecimento
está na sua base? Como é que ele se relaciona com a excelência e a diferença?» Para finalizar, e
com base nos pontos mencionados acima, algumas conclusões serão extraídas sobre o papel das
universidade na Europa do conhecimento e, mais particularmente, sobre a remodelação da univer-
sidade na Europa como um bazar.

Novas formas de cidadania e a reformulação do contrato social moderno

Já anteriormente defendemos que o contrato social, tal como foi concebido na modernidade,
assentava na cidadania delimitada pelo Estado-nação (Magalhães & Stoer, 2003). Esta arquitectura
política garantia aos indivíduos e aos grupos um conjunto de direitos e protecção social e política
em troca da renúncia às identidades desenvolvidas ao nível local. Ou seja, a lealdade deixava de
ser baseada na etnia, família, religião ou outras formas de laços tradicionais, e passava a basear-se
em qualidades assumidas como comuns à cultura, território, língua, etc., nacionais.

221



Os Estados-nação que se desenvolveram durante a modernidade encontraram nesta concep-
ção do contrato social a legitimação definitiva para a sua tutela sobre os seus súbditos-cidadãos.
Os indivíduos desistiram da acção com base nas suas «inclinações» (Rousseau, 1993: 25). Desisti-
ram dos seus sentimentos mais imediatos de pertença (étnica, local) e entregaram-se, num acto de
criação da cidadania, à justiça do Estado civil; ou seja, eles renunciaram à sua soberania para abra-
çar a do Estado-nação. Como forma de compensação, era-lhes garantido o uso máximo das suas
capacidades.

É usual atribuir o questionamento que actualmente se faz do contrato social moderno ao fim
das grandes narrativas e principalmente à exaustão da metanarrativa da modernidade (Lyotard,
1989). De acordo com esta perspectiva, parece que tudo aconteceu como se o Ocidente se tivesse
desmoronado devido ao peso da sua indagação sobre si próprio como uma forma de organização
política, civilizacional e cultural. Ou seja, o Ocidente é implicitamente uma forma de Estado e um
conjunto de valores e normas que são apresentados como um modelo a seguir e um objectivo a
desenvolver. Este modelo, principalmente depois de meados do século XX, foi posto em questão,
tanto interna como externamente, por intelectuais e pela acção política que o denunciava como
falocêntrico, etnocêntrico e colonialista. Semelhante denúncia do Ocidente como um modelo de
desenvolvimento tinha como protagonistas da acção política aqueles a quem era recusado o reco-
nhecimento como sujeitos das suas próprias acções e escolhas: mulheres, outras culturas, outras
sociedades (por exemplo, povos indígenas) e estilos de vida que escapavam à normatividade das
sociedades modernas. O mundo ocidental, na segunda metade do século XX, exibia sinais claros
de descrença em si próprio. Esta descrença, no entanto, não parece explicar tudo, nem sequer, tal-
vez, muito. Em primeiro lugar, porque nunca como hoje o Ocidente (os Estados Unidos, a União
Europeia e outras associações políticas e económicas que tomaram a modernidade como o seu
modelo sociocultural) foi tão notável em termos económicos, políticos e culturais; segundo, porque
a desconstrução do Ocidente como um modelo não é apenas um resultado da sua própria autocrí-
tica, mas também um resultado daquilo a que chamamos noutro local «a rebelião das diferenças»
(Stoer & Magalhães, 2001).

Indivíduos e grupos cuja diferença era delimitada, descrita e activada na base da cidadania
fundada no Estado-nação, têm cada vez mais assumido a sua diferença, com a assunção da sua
própria voz. Eles fizeram isto ultrapassando o direito de cidadania desenhado pela modernidade e
ultrapassando a sua moral e a sua política de tolerância (quem está na posição de tolerar quem?).
Estas diferenças, baseadas no grupo étnico ou na raça, outras na orientação sexual ou no estilo de
vida, outras ainda na crença religiosa, surgiram de dentro das próprias sociedades ocidentais. Elas
não são uma «ameaça» imposta de fora, elas crescem a partir de dentro como uma nova reivindica-
ção de soberania: o direito de gerir a vida individual e colectiva de acordo com os quadros de
referência próprios, o direito de educar as crianças de acordo com as próprias convicções, de tratar
os doentes de acordo com o próprio entendimento da prática médica, etc.

222



Quando falamos das rebeliões das diferenças, queremos dizer que as diferenças se rebelaram
não só contra o jugo cultural e o político, mas também contra o jugo epistemológico, em suma, a
escravidão da modernidade ocidental. Elas recusaram-se a agir como «objectos» passivos do
conhecimento, como o «primitivo» que a antropologia tomou como o seu objecto de estudo, como
aqueles «sem história» ou «sem Estado» (ou «sem terra») que deveriam ser introduzidos no ciclo de
desenvolvimento, da mesma maneira como o pensador mítico-mágico deveria receber os benefí-
cios do pensamento científico, ou o pensador preso no concreto para quem a psicologia abriria as
riquezas do pensamento abstracto. Tudo isto ao mesmo tempo que denunciavam o ideal norma-
tivo do que é social e epistemologicamente legitimado como «normal» (por exemplo, as revoltas
das mulheres, das minorias sexuais, etc.).

As diferenças assumiram a sua própria agência. Elas deixaram de aceitar passivamente os dis-
cursos feitos sobre elas, mesmo os mais generosos. É essencial para a sua construção o assumir do
papel de sujeitos da enunciação, ou seja, de sujeitos de discursos sobre si próprios. Como conse-
quência, estes discursos (baseados nas diferenças e não sobre diferenças) não podem ser reunidos
numa única narrativa coerente, na qual todos «os outros» se possam reconhecer e se possam afirmar
a si próprios como uma unidade. O que caracteriza as diferenças e as suas relações sociais con-
temporâneas é precisamente a sua heterogeneidade, a sua incontornável resistência contra os pro-
cessos de domesticação epistemológica ou cultural2.

De facto, a reconfiguração da cidadania individual e colectiva parece estar a escapar ao
Estado-nação; quer como território, quer como narrativa de construção de identidade, quer como
fonte de protecção social e física. A soberania, como o poder exercido por delegação pelo Estado
em nome dos indivíduos-cidadãos, é atenuada de duas maneiras principais. Por um lado, entida-
des supranacionais enfraquecem a soberania dos Estados, que voluntariamente cedem essa sobe-
rania em troca de bem-estar económico e estabilidade política. Este processo, por seu turno,
enfraquece o sentimento do indivíduo de pertença a espaços nacionais. Castells, por exemplo,
declarou num trabalho recente:

[...] tomemos os dois países que eu conheço melhor, França e Espanha: 80 por cento da legisla-
ção em França e na Espanha tem de ser levada à aprovação da União Europeia. Nesse sentido,
eles não são Estados soberanos (Castells, 2001a: 121).

No entanto, a um nível local imediato, modos alternativos de vida e o aspecto étnico parecem
emergir como forças importantes na estruturação da cidadania. A cidadania é, portanto, concebida

223

2 Recentemente, exemplos da acção da diferença florescem, desde a mulher, surda e lésbica, determinada a ter um filho
surdo através de inseminação artificial – que afirmou: «para mim, a surdez é identidade e não é uma deficiência» – até
ao movimento de povos indígenas que reclamam uma indemnização por danos sofridos nos últimos 500 anos (ver
também Magalhães & Stoer, 2005).



com base na diferença, ou seja, com base naquilo que distingue e não naquilo que promove as
características comuns. Acima de tudo, este último processo conduz a um reafirmar de cidadania
activa, como se os indivíduos e os grupos fizessem novas reivindicações de regresso à soberania
individual e colectiva a que se tinha renunciado a favor do contrato social moderno.

As formas emergentes de cidadania são caracterizadas por um toque forte de reflexividade
(Giddens, 1990). A cidadania já não é simplesmente uma questão de atribuição. Ela não resulta
directamente da pertença a uma categoria social nacional. Em vez disso, ela emerge como algo
que é reclamado. A soberania que os indivíduos e os grupos anexavam ao contrato social
moderno é agora reivindicada como «Eu quero a minha soberania de volta!». Os indivíduos e os
grupos procuram ter eles próprios mais a dizer sobre a forma como vivem, como educam, como
cuidam de si, como se reproduzem, etc., em contraste com um «Estado educador e zelador» que
estabelece a norma em nome da unidade nacional, do território e dos valores do Estado-nação.

Poderíamos alegar, sem dúvida, que já não há um lugar institucional com legitimidade sufi-
ciente para enunciar as diferenças que existem e quais são os seus limites. Por isso, novas formas
de cidadania aparecem espontaneamente, como diferenças. A sua legitimidade reside nelas próprias
(«como diferentes, nós temos o direito de ser iguais»). A questão permanece, todavia. Qual é o
limite desta convergência de cidadania com diferença? Onde é que ela reside? Por exemplo, até
onde se pode justificar a exigência do Estado de que o ensino obrigatório se aplique às crianças
ciganas do sexo feminino? Ou que símbolos religiosos/culturais não estejam presentes nas institui-
ções educativas estatais, quando o Estado, ao mesmo tempo, afirma reconhecer e valorizar as prá-
ticas culturais de grupos étnicos?

O contrato social moderno adquiriu legitimidade com base no sentimento de pertença de uma
comunidade e na visão do que geralmente unia os indivíduos e grupos ao nível nacional. Numa
primeira fase, a saga nacional não só deu centralidade ao Estado como provedor e regulador, mas
também atribuiu à nação e aos nacionais um etnocentrismo legitimado: os cidadãos de um Estado-
-nação, com base na sua inquestionável ontologia, determinariam quem deveria ser «o outro». Com
a emergência da cidadania «reclamada» e «reivindicada», e visto que a sua origem tem a ver com o
carácter «incompleto» da cidadania atribuída através do contrato social moderno, o locus da deter-
minação de quem é diferente pluralizou-se de tal forma que não há aparentemente nenhuma
maneira de resolver esta questão ao nível do Estado-nação. A falta de «plenitude» da cidadania atri-
buída deriva da sua incapacidade intrínseca de traduzir reconhecimento em cidadania participa-
tiva. Os homossexuais, apesar de serem reconhecidos como cidadãos plenos no sentido universal,
vêem a sua participação na sociedade ser limitada pela ignorância da sua diferença enquanto
homossexuais. Quando se tornam plurais, as vozes dos indivíduos e dos grupos obrigam a que a
diferença seja vista e ouvida na primeira pessoa tanto do singular como do plural: «a diferença sou
eu», «a diferença somos nós» (Magalhães & Stoer, 2005).

224



«Cidadania reclamada» e o papel da universidade na Europa do conhecimento

Quais são as implicações da diferença como agência e «cidadania reclamada» para o «papel da
universidade na Europa do conhecimento»? Uma primeira implicação está directamente relacio-
nada com a forma como indivíduos e grupos são apresentados – física, psicológica e pedagogica-
mente – na universidade. No caso da cidadania atribuída pelo Estado-nação, os indivíduos e os
grupos são geralmente apresentados na universidade nos seus papéis de professores, investigado-
res, estudantes, funcionários, etc. A universidade realiza a sua função – o seu papel. Os indivíduos
e os grupos pertencentes à universidade realizam os seus papéis. As identidades sociais são atri-
buídas pelo papel que o indivíduo ou o grupo desempenham dentro da instituição. No caso da
«cidadania reclamada», contudo, as identidades sociais são cada vez mais construídas pelos indiví-
duos e grupos, em vez de lhes serem atribuídas pelo Estado, pelo mercado, pela comunidade ou
pela instituição. Por exemplo, no que diz respeito ao corpo e à presença física, Stoer, Rodrigues e
Magalhães (2003) defendem num trabalho recente:

Efectivamente, até recentemente, nas sociedades ocidentais, o corpo era definido pelas identi-
dades sociais que lhe eram atribuídas. Por exemplo, o corpo do advogado era o corpo do advo-
gado. O advogado andava como um advogado, fumava como um advogado, adoptava a pos-
tura de um advogado e amava como advogado. O corpo era a extensão pública do self. O que
parece acontecer hoje em dia é que a distinção entre o self (selves) público(s) e o self (selves)
privado(s) se encontra cada vez mais difusa. O corpo, neste sentido, exprime cada vez mais,
em todos os domínios – quer públicos, quer privados – o projecto reflexivo de que faz parte.
Assim, o advogado gay deixa cada vez menos partes do seu self dentro do armário; em vez
disso, desenvolve estratégias em função do seu projecto de identidade em que o corpo repre-
senta um papel central. Neste sentido, o corpo exprime agência, isto é, não é um mero anexo
do self, mas, antes, um dos ingredientes principais do self (ibid.: 44-45).

Assim sendo, aquilo que a instituição, neste caso a universidade, oferece ao indivíduo ou
grupo tem de ser, no mínimo, compatível com as estratégias do indivíduo e/ou grupo relativa-
mente aos seu projecto de identidade. As funções que a universidade desempenha, gostaríamos
de defender, são elas próprias reavaliadas reflexivamente por indivíduos ou grupos dentro da
universidade. É-lhes cada vez mais exigido que sejam relevantes para o processo de reconfigura-
ção. Num trabalho recente, Castells identificou teoricamente quatro principais funções das uni-
versidades, enquanto instituições, ao longo da história. O seu «peso específico», sugere ele, em
«cada época da história define o papel predominante de um determinado sistema universitário e
a função específica de cada universidade dentro do sistema universitário global» (2001b: 206).
Essas funções incluem a «geração e transmissão de ideologia», a «selecção e formação das elites

225



dominantes», a «produção e aplicação do conhecimento» e o «treino da mão-de-obra especiali-
zada» (ibid.: 210). Pode muito bem ser que estas funções – todas elas desenvolvidas dentro do
quadro de referência da construção do Estado-nação – sejam redefinidas no contexto de uma
universidade que cada vez mais compete por estudantes a um nível global e que tem de incorpo-
rar dentro da sua razão de ser interesses particulares e a busca de relevância no conhecimento.
Castells defende que a questão primordial é a de gerir as contradições entre estas funções. Quem
gere? Os Ministros da Educação dos Estados-nação? O sector da indústria? A Comissão Europeia?
Nós diríamos que uma questão não menos importante é a da apropriação destas funções por
parte dos indivíduos e grupos que compõem a universidade em nome dos seus próprios projec-
tos de identidade. Consideremos, por exemplo, a candidata ao lugar de leitor numa universidade
que, ao referir-se às suas credenciais, declara: «Eu sou um matemático, mulher, Tupi-Guarani e
ex-toxicodependente».

Uma outra implicação para a universidade colocada pela «cidadania reclamada» é a da enorme
pressão a que ela é submetida para que reconheça e desenvolva «novos» conhecimentos, ou seja,
conhecimentos que, de alguma forma, expressem os interesses, preocupações, desejos, projectos
de identidade daqueles que procuram as universidades ou que nelas trabalham. Subordinado a
isto está a forma como esses conhecimentos são apresentados e produzidos. É neste ponto que a
tensão entre a chamada «massificação» da universidade e a exigência de uma educação superior de
massas se torna particularmente aguda. Num tempo em que um sector laboral reconfigurado
parece pedir «competências horizontais», «oportunidades de aprendizagem ao longo da vida» e «mais
envolvimento na vida da comunidade« (CEC, 2003), é um paradoxo que a massificação das univer-
sidades ponha seriamente em risco todas essas coisas (para a França, ver, por exemplo, Bireaud,
1995; para Portugal, ver Cortesão & Stoer, 1999; Andrês, 2003). É talvez uma consequência desta
tensão o facto de a tradicional «função selectiva» das universidades – aquilo que Castells refere
como a «selecção e formação das elites dominantes» – estar a sofrer uma grande contestação.

No segundo volume da sua trilogia (The Age of Information: Economy, Society and Culture),
Castells (1997) analisa a mudança na natureza do Estado à luz do conceito de «network». Apesar
de os Estados-nação continuarem a existir, eles são e continuarão a ser cada vez mais, defende
Castells, «nós de uma rede mais vasta de poder» (ibid.: 304). Em décadas recentes, os Estados-
-nação perderam a sua soberania ao mesmo tempo que mantiveram a sua capacidade de tomar
decisões através das suas ligações a grupos alicerçados na circulação da informação e do conheci-
mento. O facto de os Estados-nação fazerem parte de uma rede de poderes (por exemplo, a UE),
e também de contrapoderes (por exemplo, movimentos ecológicos como o Greenpeace), faz com
que eles sejam dependentes de um sistema mais vasto de autoridade e influência. Usando as pala-
vras do documento da Comissão Europeia sobre o «papel das universidades na Europa do conhe-
cimento» (CEC, 2003), este sistema constitui um «contexto internacionalizado dirigido para a rede»
(ibid.).

226



No entendimento de Martin Carnoy (Carnoy, 2001), a educação pode ter um papel importante
no processo de adaptação dos Estados-nação ao cenário internacionalizado e virado para a net-
work. Em vez de funcionar como um sistema de selecção, colocando os indivíduos num mercado
ocupacional estável e hierarquizado (geralmente conhecido como «fordista»), no qual os lugares
que o compõem são mais ou menos fixos, a educação estatal pode funcionar como um sistema de
formação ao longo da vida em que o desenvolvimento da identidade do indivíduo e dos grupos é
central. A educação para ocupar lugares relativamente bem definidos na estrutura ocupacional era
baseada, mais ou menos directamente, na natureza dos conjuntos das disciplinas e na divisão do
saber. A educação contínua que Carnoy evoca procura apoiar o desenvolvimento da identidade
dos indivíduos e grupos e está baseada num outro tipo de conhecimento. Este conhecimento
«novo» fornece aos indivíduos competências que circulam no mercado de trabalho, reestruturadas
por aquilo a que Castells chama «capitalismo informacional». Para além disso, ele é reflexivo no
sentido em que transmite uma intensa consciencialização dos limites do próprio conhecimento.

À medida que se transforma num capital informacional e comunicacional, o conhecimento em
si próprio muda de natureza. Primeiro, as afirmações sobre o mundo e a sociedade são traduzidas
em bytes de informação para circulação na rede. O acesso à rede é uma das implicações deste
fenómeno. Inicialmente, a cidadania era moldada nas suas ligações ao trabalho assalariado e na
assunção de uma identidade nacional. Agora, ela aparece como estando cada vez mais depen-
dente da «integração» na rede; ou seja, no adquirir a capacidade de estar presente na rede como
um agente (tanto trabalhando na rede como trabalhado pela rede), em vez de simplesmente como
um utente. Contudo, o conhecimento, sobretudo como desenvolvido na e pela ciência moderna, é
reconfigurado pela reflexividade. Neste sentido, Beck (1992) defendeu que nós estamos a lidar
com uma segunda fase de «cientifização», ela própria baseada no confronto com a primeira fase,
que tomou forma da «cientifização» do mundo natural e social. A segunda fase da «cientifização»,
par excellence, é reflexiva: ninguém está em posição de dizer «Eu não sabia». O conhecimento dos
mundos social e natural já tem de estar consciente das suas próprias consequências nesses mes-
mos mundos. Giddens (1990) afirmou que depois de Chernobyl não podem já existir «Outros», e
Beck (1992) defendeu que depois deste desastre nuclear a ciência não pode mais ser a mesma.

O conhecimento que permite a tradução e a circulação sob a forma de bytes parece ser preci-
samente aquele conhecimento no qual se baseia o conceito de competências. Além disso, o
conhecimento no qual se baseia a reflexividade parece surgir como o conhecimento que abre
novas formas de cidadania e processos de afirmação de identidade. Contudo, a oposição entre
conhecimento fundado em bytes e o conhecimento baseado na reflexividade não deve ser sobres-
timada. Pelo contrário, os dois tipos de conhecimento interligam-se aos níveis local e supranacio-
nal. Num estudo anterior (Magalhães & Stoer, 2002), defendemos que a excelência académica não
é uma coisa em si mesma. É, antes, uma relação entre as necessidades e os desejos do mundo de
produção/distribuição/consumo (performance), no qual nós estamos todos imersos, e as especifi-

227



cidades do processo educativo (pedagogia). A interligação do conhecimento fundado em bytes e
do conhecimento fundado na reflexividade acontece através da mediação da performance e da
pedagogia pela excelência académica. Reciprocamente, o neocolonialismo que Altbach identificou
e a exclusão social produzida pela globalização como um processo de fragmentação também se
interligam, tal como o fazem as diferentes lógicas da massificação da universidade e da exigência
de educação superior de massas. Assim, a tensão entre estas últimas duas causa um choque no
campo de batalha ideológico sob a forma de uma luta entre visões conflituais, uma luta cujo resul-
tado não é previsível e cujos contornos nos levam àquilo que foi referido anteriormente neste
artigo como as quatro metáforas da construção europeia.

Quatro metáforas para a construção europeia e «o papel das universidades na Europa do
conhecimento»

Em dois artigos anteriores (Stoer & Magalhães, 2003a; Magalhães & Stoer, 2004), identificámos
quatro metáforas para a análise do processo de construção europeia. Elas eram:

1.  a «bandeira»,
2.  a «associação» (em torno de temas),
3.  a «rede» e
4.  o «bazar».

Estas metáforas ajudam a clarificar aquilo que está em jogo no processo de construção euro-
peia. Elas também acrescentam um outro sentido à noção da Comissão Europeia de um «contexto
internacionalizado dirigido para a rede». As metáforas servem para re-contextualizar esta última
construção e, ao fazê-lo, fornecem uma moldura para um exame mais detalhado da interligação
entre o conhecimento fundado em bytes e o conhecimento baseado na reflexividade. No âmbito
desta última, conhecimento e cultura não são concebidos como entidades separadas. Pelo contrá-
rio, eles interagem conflitualmente, e, numa época de modernização reflexiva, a massificação da
universidade, com a sua lógica subjacente de individualização, emerge como o reverso da exigên-
cia de uma educação superior de massas, com a sua lógica subjacente de individuação3. Para
tornar isto mais claro, vale a pena citar Beck et al. (2003), que defendem que:

228

3 «Individualização» refere-se ao processo através do qual as determinações da ordem social condenam o indivíduo a
ultrapassar as suas necessidades, enquanto que «individuação» designa o processo pelo qual o indivíduo se transforma
no senhor reflexivo das suas escolhas (i.e., o indivíduo está consciente dos limites que emolduram essas escolhas) (cf.
Beck, 1992).



O sujeito já não pode ser concebido como senhor do ambiente circundante dentro de limites
estabelecidos. A sua acção racional já não constitui e não garante uma ordem social segura.
Mas, paradoxalmente, o indivíduo permanece, e pode até tornar-se ainda mais um decisor
fictício, o autor do seu próprio «eu» e da sua biografia. Quanto mais as carreiras se tornam
imprevisíveis, mais importância é atribuída às narrações fictícias que as imbuem de sentido, e
mais essas biografias são reconhecidas e desejadas. Elas transformam-se na biografia do «auto-
-empregado» em todos os sentidos do termo (Beck et al., 2003: 25).

Voltaremos a esta questão mais abaixo, mas primeiro urge fazer uma apresentação breve das
quatro metáforas.

A bandeira

A metáfora mais conhecida da construção europeia é a da «bandeira». Os Estados-nação, cujas
origens remontam de várias maneiras à Idade Média, assumiram essa forma administrativa a partir
do século XVIII. São entidades políticas imaginadas (Anderson, 1983), não porque inventaram
nações, mas porque traduziram a nacionalidade nesta forma de organização política. A bandeira é
a tradução simbólica da unidade do Estado-nação, construída à volta um território, língua, religião,
cultura, etc., comuns. A sua força cumulativa na definição de entidades nacionais sobreviveu
mesmo aos movimentos anticolonialistas, cujos actos fundacionais também foram marcados pela
criação de uma bandeira, um sistema educativo e um exército; alargou-se a todo o território nacio-
nal e transformou-se praticamente num sinónimo desse mesmo território que definia. Como metá-
fora, a bandeira é a preservação do momento da fundação da nação, tal como foi configurado
pelo Estado. Até aqui, a história da Europa foi a história dos Estados-nação europeus, com nuances
que incluíam Estados à procura de uma nação (o caso de Espanha) e nações à procura de um
Estado (por exemplo, Ulster ou Bélgica). Também era a história do conflito entre Estados-nação,
em nome de território, de religião, de mercados. Sem dúvida, a Europa vista através da metáfora
da bandeira é uma Europa de um conflito histórico sangrento (Coulby, 1997). Sangue jorrou em
nome de Deus, da terra-mãe, e dos mercados. Com o advento da era moderna, a bandeira trans-
formou-se numa fonte de inspiração muito importante para a acção política. As sociedades organi-
zadas pelo Estado homogeneizaram-se internamente. Externamente, criaram grupos de nações
cuja raison d’être se estende desde o conflito até à criação das Nações Unidas.

Sob o signo da bandeira, os Estados-nação criaram sistemas educativos como uma forma privi-
legiada de educar os indivíduos «pertencentes» à sua esfera de regulação. Ter nascido num dado
território, apesar de ser a razão formal para atribuir cidadania, não era, contudo, suficiente, princi-
palmente depois de a ligação entre capitalismo e sociedades nacionais servir para garantir um

229



acesso total à cidadania. De facto, o capitalismo exige que o indivíduo, nascido em território
nacional, seja integrado na relação salarial. Só então o indivíduo é totalmente reconhecido pelo
Estado como um sujeito com direitos e deveres. Nesse momento, conhecimento e cultura são mol-
dados e determinados a nível nacional. As universidades modernas foram concebidas como cen-
tros de produção, conservação e difusão de conhecimento para consolidar a visão de si própria
que a nação tinha, tanto em termos económicos como culturais. A universidade humboldtiana e a
universidade napoleónica, apesar de ambas celebrarem o carácter universal do conhecimento,
estavam emolduradas por, e alicerçadas em, um sistema nacional. Os sistemas educativos criados
como parte da consolidação em curso do Estado-nação actuam para disseminar este conheci-
mento e para propagar o carácter nacional. Nesta função, eles são ambos componentes da tensão
entre a universalidade do primeiro, o conhecimento, e a particularidade do último, o carácter
nacional.

A associação (em torno de temas)

A segunda metáfora para a construção europeia anda à volta da Europa como uma associação
voluntária – em contraste com o modelo de Estado-nação ou com a ideia de «blocos» (o «Bloco de
Leste», o «Bloco Ocidental», o «Bloco Soviético», etc.) – baseada em temas especiais ou causas. M.
Kaldor (1995), por exemplo, identificou a Europa em termos de temas, ou questões: os direitos
humanos, o ambiente, o euro, a justiça social, etc. Os temas formavam a base política, sob a forma
de uma associação voluntária, à volta dos quais a Europa podia (e devia) moldar-se a si própria.
Daí que uma moeda comum, a livre circulação de pessoas e bens, direitos sociais e humanos
básicos, etc., pudessem funcionar como veículos de agregação e motores da acção comum.

Se, como Giddens sugere, vivemos numa sociedade marcadamente sociológica e reflexiva, no
sentido em que as práticas pessoais e institucionais são permanentemente moldadas pelo conhe-
cimento que construímos sobre elas, também é verdade que essa reflexividade está presente na
afirmação de identidades mais particularizadas, muitas vezes locais, identidades que as racionali-
dades mais cosmopolitas e orientadas para o universal, pela sua própria natureza, ignoram. Esses
particularismos, que não são redutíveis a nacionalismos, integram-nos em importantes constela-
ções de conflito: por exemplo, a protecção da economia nacional, a defesa do ambiente, a afir-
mação de identidade com base num dado estilo de vida e a defesa de tradições culturais. Porém,
a metáfora da bandeira fornece qualquer coisa que a da associação não fornece, ou seja, um sen-
timento intenso de pertença. Muito embora as causas temáticas (direitos das mulheres, o
ambiente, identidades sexuais) possam fornecer um importante campo de acção para a formação
da identidade e para a militância, a nacionalidade continua a provocar sentimentos fortes de
defesa e ataque.

230



A Europa criada pela metáfora da associação em torno de temas atribui ao conhecimento a
tarefa cosmopolita de reconfigurar a cidadania nacional com base nas causas e escolhas de indiví-
duos e grupos. As competências que são requeridas pela educação formal, ao mesmo tempo que
desenvolvem o indivíduo enquanto actor reflexivo, também o posicionam num mercado laboral
determinado pelo capitalismo flexível, ou por aquilo a que Harvey chama capitalismo «casino»
(Harvey, 1989). Assim, se a construção europeia em torno de temas assume uma cidadania fun-
dada numa literacia política cosmopolita, ela também expõe os indivíduos e grupos às oscilações
e desequilíbrios globais não-regulados, ou pelo menos dificilmente regulados, do capital.

A universidade da literacia política cosmopolita pode ser descrita como «a universidade da
herança mundial». De facto, esta é a universidade que B. Sousa Santos antecipou com o conceito
de «universidade de ideias» (Santos, 1994). Ela varia em conteúdo «desde a transgressão igualitária
à criação e satisfação de necessidades expressivas e ao ensino-aprendizagem concebido como
uma prática ecológica». Esta universidade, propõe Santos, «organizará festas do novo senso comum.
Estas festas serão configurações de alta cultura, cultura popular e de cultura de massas» (Santos,
1994: 200). Aqui perfila-se a universidade da sociedade e da economia baseadas no conheci-
mento. Nas palavras da Comissão Europeia (CEC, 2003: 9), ela corresponde a, e promove a neces-
sidade premente de «mais envolvimento na vida da comunidade» sem perder a sua vocação de
produtora de conhecimento. Sem dúvida, é o próprio conhecimento que adquire uma forma nova
e plural – «conhecimentos».

A rede

A terceira metáfora para conceber a construção europeia é a da rede, uma metáfora que se
infiltrou ao nível de diferentes discursos sobre as relações sociais, sobre os modos de comunica-
ção e sobre a difusão de conhecimento. Como já foi apontado anteriormente, a rede alcançou o
estatuto de uma palavra-chave quando aplicada à organização social – pace network society –, à
circulação de informação e conhecimento – a world-wide web – e aos níveis tanto local como indi-
vidual – portanto, network territorial e interpessoal. A rede, enquanto rede relacional, assumiu a
forma de uma realidade institucional – a sua dimensão virtual dá forma à nossa vida diária.
Barnett (2003) faz alusão a «universidades […] apanhadas em teias». Se a bandeira foi fortemente
incorporada em, e através de, identidades nacionais, as práticas culturais de grupos e indivíduos
também estão a ser moldadas por esta metáfora emergente, sem qualquer conhecimento preciso
acerca das consequências que ela pode ter para a construção da identidade ou para novas cone-
xões, laços e relações sociais.

A metáfora da rede também se estende à organização política. Carnoy e Castells inventaram o
conceito de «o Estado em rede», definido como sendo:

231



[…] constituído por instituições partilhadas, e posto em prática através da negociação e da inte-
ração interactiva em toda a cadeia de decisão: governos nacionais, governos co-nacionais,
entidades supranacionais, instituições internacionais, governos das nacionalidades, governos
regionais, governos locais e ONG […], este novo Estado funciona como uma rede em que todos
os nós interagem e são igualmente necessários para o desempenho das funções do Estado. É um
Estado cuja eficiência é definida em termos da sua capacidade de criar e sustentar redes –
redes globais, regionais e locais – e, através destas redes, promover o crescimento económico e
desenvolver novas formas de integração social (Carnoy, 2001: 31).

A noção de um «Estado em rede» surge ao mesmo tempo como um modelo desejável de orga-
nização do Estado e como qualquer coisa já existente, nomeadamente a União Europeia. Na opi-
nião de Castells:

[…] há um Estado europeu. Ele não é constituído pela Comissão Europeia. A Comissão Euro-
peia é uma burocracia que muita gente odeia e da qual desconfia, mas ela claramente não
tem poder. O poder está no Conselho Europeu de Ministros, chefes de governo de todos os países
que se encontram todos os três meses, tomando decisões para serem decididas pela Comissão
Europeia. Ele funciona […] como um Estado em rede. É o único Estado em rede explícito até ao
momento. Os outros são implícitos (Castells, 2001a: 121).

O modelo político fundado nesta metáfora, apesar de aberto e de promover a acção de actores
sociais, ainda é claramente marcado por uma lógica que é principalmente de «cima para baixo». O
que está em causa aqui não é apenas a questão da literacia digital – ou iliteracia. Está também em
causa o condicionamento da própria cidadania por essa mesma literacia. Ser analfabeto digital é,
na verdade, ser duplamente excluído, primeiro, como utilizador da gramática universal do compu-
tador; segundo, como um cidadão que deseja afirmar a cidadania com base na sua própria dife-
rença ou identidade.

O modelo universitário correspondente a esta metáfora é o da «universidade empreendedora»
(Clark, 1998; Barnett, 2003). Ela está assente naquilo que Magalhães (2001) descreveu como a
«narrativa empresarial». Aqui, o mercado assume um papel central e a performance (o alcançar o
máximo output com o mínimo input) é o princípio subjacente. Contudo, é crucial para este
modelo o contexto dos «novos tempos» em que ele se desenvolve, nomeadamente o contexto que
Beck (1992) designou de «sociedade de risco» e Castells «sociedade em rede». Barnett (2003) captou
bem o lugar da universidade empreendedora dentro da moldura destas duas características salien-
tes da sociedade ocidental contemporânea:

O empreendedor (entrepreneur) é um go-between («está entre»). O empreendedor não só
assume um risco, mas também quer transportar-se a si próprio, e frequentemente a outros, do

232



estado presente para uma novo estado. Esta tarefa envolve mudança pessoal e organizacional,
mas envolve também um investimento e, portanto, um risco pessoal ou organizacional […].

[…] O risco não pode ser contabilizado antecipadamente […]. Esta incerteza surge pelo facto de
a universidade se colocar mais plenamente no mundo. A universidade empreendedora
endossa a ideia de uma sociedade em rede, uma vez que ela procura estender as suas redes à
sociedade e, mesmo, a todo o globo […].

As teias das suas redes por todo mundo tornam-se ainda mais fortes: as suas listas de correio
crescem diariamente à medida que novas corporações, entidades profissionais e grupos comuni-
tários são acrescentados. Os seus potenciais clientes são virtualmente sem limite: praticamente
qualquer pessoa ou qualquer grupo pode ser útil para os seus serviços de conhecimentos. A uni-
versidade empreendedora, desta forma, anuncia-se a si própria ao mundo (Barnett, 2003: 65-68).

Assim, a metáfora da «rede», com o seu «fluxo de poder» (literacia digital) e o «poder dos seus
fluxos», tanto de informação como de conhecimento, instalada dentro do mercado mundial, ofe-
rece uma interpretação do «papel da universidade na Europa do conhecimento» e, desta maneira,
torna possível que a universidade conte uma nova história sobre si própria e, portanto, estabeleça
uma nova identidade.

O bazar

Finalmente, uma quarta metáfora para pensar a construção europeia é a do bazar, uma metá-
fora que, em certos aspectos, cobre as três metáforas anteriores. Com a metáfora do bazar, a dife-
rença e a identidade tornam-se ingredientes centrais da cidadania. Durante muito tempo, o exercí-
cio da cidadania relacionou-se directamente com a igualdade, e principalmente com a igualdade
baseada na redistribuição. Isto não significa negar a importância da determinação de classe (cf.
Stoer & Magalhães, 2001), mas apenas enfatizar que o capitalismo flexível estabelece os limites da
penetração e alastramento da reflexividade e da acção dos indivíduos e grupos. Como Beck
(1992) notou, todos os sociólogos que estudaram as classes sociais sabem que a reflexividade,
como capacidade de escolha, é uma capacidade aprendida, dependente de origens sociais e fami-
liares específicas. De uma forma resumida, o efeito da classe gera aquilo que Beck viu como uma
nova desigualdade, isto é, a desigualdade na forma como os indivíduos lidam com a insegurança
e a reflexividade (ibid.: 98). Se o conhecimento como um factor fundamental da produção é
aquele que é susceptível de ser traduzido em bytes, as formas actuais de cidadania são profunda-
mente marcadas pelas identidades de cidadãos individuais e grupais. Ser mulher, de um dado
grupo étnico, adoptar um determinado estilo de vida ou identidade sexual são factores que cada

233



vez mais influenciam o exercício da cidadania. Parece que isto está em contradição com o carácter
universal e a homogeneidade da informação que, transladada para o código binário, circula à
volta do mundo. Por isso, é importante fazer parte da rede e dominar a literacia digital. A partici-
pação na rede também é crucial por outra razão. Estar consciente de que se faz parte da rede
social é cada vez mais estar consciente e alerta para o facto de que essa participação reside na
afirmação da nossa diferença e, com ela, das exigências que a diferença coloca para os direitos e
deveres. É aqui que a metáfora do bazar toma o seu lugar.

Num debate já clássico entre o filósofo Richard Rorty e o antropólogo Clifford Geertz (ver
Stoer & Magalhães, 2001) sobre a organização das sociedades modernas, este último falou da
metáfora do «bazar do Kuwait». O bazar do Kuwait, sugeriu ele, é uma analogia produtiva. Ela
dava conta da tendência das sociedades ocidentais para, ao mesmo tempo, se fragmentarem e se
reagruparem. Geertz notou que, numa época de globalização, as comunidades locais cada vez
mais pareciam uma enorme colagem. Em cada um dos seus locais, e de um modo crescente, o
mundo parece mais «um bazar do Kuwait do que um restrito clube inglês» (ibid.: 47). Esta última
representação, a do clube inglês, condensaria a estratificação dominante mas, mesmo assim, não
quantificável das diferenças locais/culturais: a «portuguesidade» dos portugueses, a «englishness»
dos ingleses, o carácter arábico dos árabes, etc.

Em suma, a analogia do «bazar do Kuwait», como uma metáfora que permite uma forma nova
de olhar para as sociedades contemporâneas e para as novas relações e laços sociais, assenta nas
seguintes assunções:

1. O bazar não é uma grande narrativa a organizar uma nova utopia política. Em vez disso,
ela tem um valor pragmático, dado que é proposta por europeus para repensar o contexto
europeu e a construção europeia.

2. O bazar é um espaço público regulado (política, social, culturalmente...), ele próprio
sujeito a regulação.

3. O Estado, reconfigurado como um «Estado em rede», pode ser um agente importante para a
distribuição da justiça social e para desenvolver o reconhecimento da diferença, bem como
um importante instrumento para implementar uma mais justa redistribuição.

4. A soberania que as «diferenças» reclamam do Estado não corresponde à dissolução do
Estado como uma agente de justiça (acima de tudo redistributiva). Em vez disso, ela está
relacionada com a legitimidade das diferenças para regularem as suas próprias vidas (por
exemplo, «Eu pago impostos – [um dever] – mas quero educar as minhas crianças – [um
direito] – exactamente como entender»).

5. O bazar não discute a legitimidade das diferenças mas, em vez disso, discute, marralha,
negoceia outras formas e regras de viver juntos, baseado na ideia de que, de facto, «nós
podemos viver juntos» («Pourrons-nous vivre ensemble?», Touraine, 1997).

234



6. Essas negociações e conflitos não constituem uma fase transitória pela qual tem de se
passar, mas antes uma condição permanente. A democracia já não é um «estádio» do
desenvolvimento. É um fim em si própria (i.e., sem fim).

O bazar é uma definição política e porque é uma definição política implica a questão do
poder. É conflitual, uma vez que sublinha que a afirmação de diferença ocorre num «campo de
batalha ideológica» onde os assuntos de discriminação, racismo ou exclusão se misturam com as
questões que resultam da desigualdade de distribuição de riqueza ou da riqueza como um agente
da distribuição da desigualdade. Enquanto metáfora política heurística da acção que pressupõe
para os actores sociais, e apesar de assumir a lógica do controlo de «cima para baixo» da rede, o
bazar consegue equilibrar esta última contrabalançando-a com a lógica das decisões «de baixo
para cima» da cidadania reclamada ou reivindicada. Enquanto metáfora política, o bazar parece
ser compatível com os pontos positivos das metáforas anteriormente referidas. Da bandeira, o
bazar reconhece que a identidade nacional não pode ser ignorada e que tem de ser antes inte-
grada como diferença. Da segunda metáfora, o bazar une o cosmopolitismo com a preocupação
universal daquilo que diz respeito a toda a humanidade. Da terceira, assume que a rede, através
da qual a informação e o conhecimento fluem, faz parte do espectro e do contexto em que a
agência dos actores sociais pode ser exercida, faz parte da gramática informacional e da lógica do
capitalismo flexível.

Como uma unidade política, o bazar depende em grande medida da reflexividade dos cida-
dãos, quer como indivíduos, quer como membros de grupos e colectividades. Como um grupo de
regras de viver em conjunto negociadas, o bazar é o oposto daquilo a que Rorty chamou «clubes
privados restritos». Daí que o bazar seja o lugar onde a cidadania se expressa através da comuni-
dade de regras gerais que não violam as diferenças dos cidadãos. Neste espaço político, os cida-
dãos congregam-se à volta das diferenças, de uma forma marcadamente contrastante com as
vivências iniciais da cidadania. Nesse contexto, os cidadãos reuniam-se no Fórum ou Ágora, com
base naquilo que eles possuíam em comum – religião, língua, território, etc.

Conhecimento, informação e competências para os operacionalizar são os ingredientes básicos
da cidadania actual. Ao mesmo tempo que a produção de conhecimento, de informação e de
competências tende a afastar-se da escola como o seu lugar privilegiado, a sociedade como um
todo, e particularmente a sociedade europeia, tende a transformar-se numa sociedade alicerçada
na circulação do conhecimento e da informação. A ideia de uma sociedade de aprendizagem, da
«Europa do conhecimento» torna-se mais do que uma simples banalidade jornalística. Aqui, pelo
contrário, ela serve para enfatizar o potencial reflexivo, que simultaneamente está à nossa disposi-
ção e é uma ameaça ao nosso exercício de reflexividade. Estar ciente das potencialidade e riscos
do conhecimento, enquanto se combina este conhecimento com uma afirmação da identidade
baseada na diferença, parece mostrar que a reclamação de cidadania não reside apenas no reco-

235



nhecimento formal de direitos e deveres. Ela reside, acima de tudo, na acção efectiva do cidadão,
não com base naquilo que é comum aos indivíduos de uma nação, mas antes com base nas suas
escolhas individuais e grupais fundadas na sua identidade.

Conclusão: a universidade europeia como um «bazar»

Enquanto desconstrução daquilo que a Comissão Europeia concebe como o «contexto interna-
cionalizado dirigido para a rede», a metáfora do bazar permite-nos voltar a ligar conhecimento e
cultura, como de facto eles existem no mundo «real». Dito isto, a metáfora do bazar não restaura a
realidade fabricando-a, mais uma vez, como irreal, como se a Europa e a sua construção pudes-
sem acontecer e, de facto, florescer como «uma grande e feliz família europeia». Pelo contrário,
esta metáfora enfrenta a questão da diferença exactamente através da sua natureza não quantificá-
vel. Fá-lo com base nas vozes pró-activas da primeira pessoa singular e do plural quando diz «a
diferença somos nós».

Para uma universidade que tradicionalmente produziu, preservou e difundiu a cultura nacional
(Magalhães, 2001), apesar da sua atracção universal como um templo de conhecimento, a noção
do bazar e de «cidadania reivindicada» surgem como um desafio às suas próprias fundações. A
exigência de um ensino superior das massas, em que a «individuação» se torna hegemónica em
relação à «individualização», transforma-se num elemento importante para o desenvolvimento
daquilo que é chamado «universidade diferenciada» (ibid.). Resumidamente, «a identidade do
ensino superior está a tornar-se (cada vez mais) heterogénea» (ibid.: 17) e, de acordo com Barnett
(2003), «ideológica», no sentido em que os interesses particulares e parciais lutam entre si por um
lugar dentro da universidade como um «lugar de razão». Como resultado, defendeu Magalhães
(2001: 16), «a educação superior está a perder a sua identidade, pelo menos a identidade que a
modernidade lhe forneceu».

A nova identidade da universidade está, assim, directamente relacionada com aquilo que a
Comissão Europeia anuncia como o seu «novo papel na sociedade e economia europeias do
conhecimento» e com o seu desejo de promover a excelência necessária «para optimizar os pro-
cessos que sustentam essa sociedade e economia do conhecimento» (CEC, 2003: 2). Este novo
papel e o desejo de promover a excelência dependem, como este artigo defendeu, da capacidade
da Europa do conhecimento de fornecer o contexto que, por seu turno, seja capaz de desenvolver
a articulação do conhecimento baseado em bytes e do conhecimento escorado na reflexividade.
Neste sentido, a universidade e a construção europeia interagem uma com a outra, a primeira, ser-
vindo como o local de acção social, a última, como o cenário. Assim, a universidade na Europa do
conhecimento é simultaneamente um produtor sistemático de conhecimento, uma celebração da
diversidade cultural e de conhecimentos, uma presença em todo o mundo na rede do capitalismo

236



informacional e um dos lugares de encontro e de cruzamento das diferenças e de negociação
entre elas, em que todos os actores constituem diferenças, nós próprios incluídos.

Referências bibliográficas

ALTBACH, P. G. (2004). Globalisation and the university: Myths and realities in an unequal world. Tertiary Educa-
tion and Management, 10(1), 3-25.

ANDERSON, B. (1983). Imagines communities. Londres: Verso.
ANDRÊS, A. M. G. (2003). Práticas pedagógicas no ensino superior: Um estudo exploratório através do conceito de

dispositivos de diferenciação pedagógica. Dissertação de Mestrado, Faculdade de Psicologia e de Ciências da
Educação, Universidade do Porto, Porto.

BARNETT, R. (2003). Beyond all reason. Living with ideology in the university. Buckingham: The Society of
Research into Higher Education & Open University Press.

BECK, U. (1992). The risk society. Londres: Sage.
BECK, U., BONSS, W., & LAU, C. (2003). The theory of retlexive modernization: Problematic, hypotheses and

research programme. Theory, Culture & Society, 29(2), I-33.
BIREAUD, A. (1995). Os métodos pedagógicos no ensino superior. Porto: Porto Editora.
CARNOY, M. (2001). The role of the state in the new global economy. In J. Muller, N. Cloete & S. Badat (Eds.),

Challenges of globalisation South African debates with Manuel Castells (pp. 21-34). Cape Town: Maskew Miller/
Longman.

CASTELLS, M. (1997). The power of identity. Oxford: Blackwell.
CASTELLS, M. (2001a). Growing identity organically. In J. Muller, N. Cloete & S. Badat (Eds.), Challenges of globali-

sation (pp. 114-125). Cape Town: Maskew Miller/Longman.
CASTELLS, M. (2001b). Universities as dynamic systems of contraditory functions. In J. Muller, N. Cloete & S. Badat

(Eds.), Challenges of globalisation (pp. 206-223). Cape Town: Maskew Miller/Longman.
Commission of the European Communities (CEC) (2003). Communication from the Commission: The role of the

universities in the Europe of knowledge. Brussels (05.02.2003 COM 58 final).
CLARK, B. (1998). Creating entrepreneurial universities. Oxford: Elsevier Science for IAU Press.
CORTESÃO, L., & STOER, S. R. (1999). Acerca do trabalho do professor: Da tradução à produção do conhecimento

no processo educativo. Revista Brasileira de Educação, 11, 33-45.
COULBY, D. (1997). Intercultural education in the United States of America and Europe: Some parallels and con-

vergences in research and policy. European Journal of Intercultural Studies, 8(1), 97-104.
GIDDENS, A. (1990). The consequences of modernity. Cambridge: Cambridge Polity Press.
HARVEY, D. (1989). The condition of post-modernity: An inquiry into origins of cultural change. Oxford: Basil

Blackwell.
KALDOR, M. (1995). European Institutions, National-States and Nationalism. In D. Archibugi & D. Held (Eds.),

Cosmopolitan democracy. Cambridge: Cambridge Polity Press.
LYOTARD, J.-F. (1989). A condição pós-moderna. Lisboa: Gradiva.
MAGALHÃES, A. M. (2001). Higher education dilemmas and the quest for identity: politics, knowledge and educa-

tion in an era of transition. PhD Thesis, University of Twente, Holanda.
MAGALHÃES, A. M., & STOER, S. R. (2002). A escola para todos e a excelência académica. Porto: Profedições.
MAGALHÃES, A. M., & STOER, S. R. (2003). Performance, citizenship and the knowledge society: A new mandate

for european education policy. Globalisation, Societies and Education, 1(1), 41-66.

237



MAGALHÃES, A. M., & STOER, S. R. (2004). Knowledge in the bazaar: Pro-active citizenship in the learning
society. In M. Kuhn & R.G. Sultana (Eds.), Homo Sapiens Europeus? – Creating the european learning citizen.
Berlin: Peter Lang (no prelo).

MAGALHÃES, A. M., & STOER, S. R. (2005). A diferença somos nós: A gestão da mudança social e as políticas edu-
cativas e sociais. Porto: Edições Afrontamento.

NÓVOA, A., & LAWN, M. (2002). Fabricating Europe: The formation of an education space. Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers.

ROCA, J. G., & MONDAZA, G. (2002). Jóvenes, universidade y compromiso social. Una experiencia de inserción
comunitaria. Madrid: Narcea, s.a. de ediciones.

ROUSSEAU, J.-J. (1993). The social contract and discourse. Londres: Everyman.
SANTOS, B. S. (1994). Pela mão de Alice. Porto: Edições Afrontamento (especialmente Cap. 8, «Da Ideia de Univer-

sidade à Universidade de Ideias», pp. 163-201).
STOER, S. R., & MAGALHÃES, A. M. (2001). A incomensurabilidade da diferença e o anti-anti-etnocentrismo. In D.

Rodrigues (Ed.), Educação e diferença (pp. 35-48). Porto: Porto Editora.
STOER, S. R., & MAGALHÃES, A. M. (2003a, Setembro). Europe as a bazaar: A contribution to the analysis of the

reconfiguration of nation-states and new forms of «living together. Comunicação apresentada à Midterm Confe-
rence of the Sociology of Education Research Committee of the ISA. Lisboa.

STOER, S. R., & MAGALHÃES, A. M. (2003b). A reconfiguração do contrato social moderno: Novas cidadanias e
educação. In D. Rodrigues (Ed.), Perspectivas sobre a inclusão (pp. 13-24). Porto: Porto Editora.

STOER, S. R., RODRIGUES, D., & MAGALHÃES, A. M. (2003). Theories of social exclusion. Berlim: Peter Lang.
TOURAINE, A. (1997). Pourrons-nous vivre ensemble? Égaux et différents. Paris: Fayard.

238


